BERENICE CORTI (ORG.)
GEMAA BS. AS.

MOJUBA

CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES
DE ARTES AFROBRASILENAS EN BUENOS AIRES

Rainha Vania Oliveira, Leda Mariah Ornellas, Vera Passos,

Telma Meireles, Valdir Silva, Cecilia Benavidez, Marcela Gayoso,
Carla Grosso, Wanda Migelson, Laura Rabinovich |

Eliezer Freitas Santos, Edebaldo (Blue) Santos Pires,

Gregorio Sergio David Pesse | Nego Alvaro, Manu da Cuica,

Mingo Silva, Matias Giordani, Guillermo Schneider, Ramiro Soler |
Carlos Bonfim, Marcos Ramos, Bernardo Suarez, y FABIANA COZZA

Coordinan

PiA PAGANELLI

ANA ROSA CRUZ
LAURA GAMALERI
LEANDRO MELLID
MAURO MAZZARELLA
NICOLAS MUNTAABSKI
PAULA INES PICAREL

INVESTIGACION

EN ETNOMUSICOLOGIA

|IH INSTITUTO DE






MOJUBA

CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES
DE ARTES AFROBRASILENAS EN BUENOS AIRES






BERENICE CORTI (ORG.)
GEMAA BS. AS.

MOJUBA

CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES
DE ARTES AFROBRASILENAS EN BUENOS AIRES

Rainha Vania Oliveira, Leda Mariah Ornellas, Vera Passos,

Telma Meireles, Valdir Silva, Cecilia Benavidez, Marcela Gayoso,
Carla Grosso, Wanda Migelson, Laura Rabinovich |

Eliezer Freitas Santos, Edebaldo (Blue) Santos Pires,

Gregorio Sergio David Pesse | Nego Alvaro, Manu da Cuica,

Mingo Silva, Matias Giordani, Guillermo Schneider, Ramiro Soler |
Carlos Bonfim, Marcos Ramos, Bernardo Suarez, y FABIANA COZZA

Coordinan

PiA PAGANELLI

ANA ROSA CRUZ
LAURA GAMALERI
LEANDRO MELLID
MAURO MAZZARELLA
NICOLAS MUNTAABSKI
PAULA INES PICAREL

L]
” INSTITUTO DE DGEART Bxﬁ‘r;%s
INVESTIGACION DIRECCION GENERAL DE Ciudad

EN ETNOMUSICOLOGIA ENSENANZA ARTISTICA



Mojubé : conversaciones con mestras, mestres y referentes de artes afrobrasilefias en Buenos Aires
/ Berenice Maria Corti ... [et al.] ; Compilacion de Berenice Maria Corti. - 1a ed. - Banfield :
Berenice Maria Corti ; Buenos Aires : Ediciones GEMAA ; Ciudad Auténoma de Buenos Aires :
Instituto de Investigacion en Etnomusicologia, 2026.

Libro digital, PDF

Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-631-01-2973-0

1. Musica. 2. Danza. 3. Musicologia. I. Corti, Berenice Maria Il. Corti, Berenice Maria, comp.
CDD 780




A las ancestras y ancestros porque gracias a ellos estamos aqui.
iMojuba!



Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires

Jefe de Gobierno
Jorge Macri

Vicejefa de Gobierno
Clara Muzzio

Ministra de Cultura
Gabriela Ricardes

Subsecretaria de Gestion Cultural
Alejandra Gabriela Cuevas

Director General de Ensefianza Artistica
Alejandro Casavalle

Direccion del Instituto de Investigacion en Etnomusicologia
Patricio Matteri

Editora responsable: Berenice Corti
Disefo editorial y maquetacion: Vanina Steiner
Coordinacion del espacio de ediciones digitales: Patricio Matteri

IIEt-2025001100-1

Una publicacién del

Instituto de Investigacion en Etnomusicologia

Bolivar 191, 4to piso (C1066AAC) Buenos Aires, Argentina
institutoetnomusicologia.iiet@buenosaires.gob.ar
www.buenosaires.gob.ar/cultura/ensenanza-artistica/instituto-de-investiga-
cion-en-etnomusicologia



iNDICE

Presentacion
Por Berenice Corti 12

Capitulo 1
Danza de Simbologia de Orixéas: dialogos entre lo sensible
y el pensamiento en la practica.

Presentacion por Laura Gamaleri y Paula Inés Picarel 16
Leda Mariah Ornellas 21
Rainha Vania Oliveira 25
Vera Passos 29
Telma Meireles 32
Valdir Silva 35
Cecilia Benavidez 38
Marcela Gayoso 42
Carla Grosso 45
Wanda Miguelson 49
Laura Rabinovich 52
Capitulo 2

Ritmos de Candomblé en Buenos Aires: Performances
en ambitos religiosos, tradicionales y artisticos.

Introduccion por Mauro Mazzarella 56
Presentacion por Leandro Mellid 59
Eliezer Freitas Santos 63
Blue Pires 72
Sergio Pesse 78
Capitulo 3

Poéticas del samba urbano: lirismo do Rio, versos en Buenos Aires.

Introducciéon. El samba urbano: la historia de sus letras.

Por Nicolas Muntaabski 86
Entrevistas por Ana Rosa Cruz y Nicolas Muntaabski 93
Ramiro Soler 96
Guillermo Schneider 100

Manu da Cuica 107



Matias Giordani
Mingo Silva
Nego Alvaro

Capitulo 4

Mesa redonda. Perspectivas en la encrucijada: Practicas
situadas e interculturalidad.

Introduccion por Pia Paganelli

Poéticas de la diaspora africana en Brasil: notas y perspectivas
de investigacion.

Por Marcos Ramos

La presencia de una ausencia. Algunas aproximaciones

al estudio de practicas artisticas afrodiaspoéricas en su dimension local.

Por Pia Paganelli

A través del Atlantico. Herramientas tedricas para reflexionar
sobre las practicas artisticas reterritorializadas.

Por Bernardo Suarez

De la transculturacion a la interculturalidad. La ambivalencia
en los flujos culturales histéricos entre Brasil y Argentina.
Por Berenice Corti

Luciérnagas. Por Carlos Bonfim

Cierre de las Jornadas GEMAA
Fabiana Cozza

|10

111
115
119

120

125

134

140

145

152

165






Presentacion

Por Berenice Corti

Solemos hablar poco de la pandemia. Es mds, toda esa cantidad de tiempo
en la que seguimos viviendo, trabajando, creando, sintiendo y pensando
entre los afios 2020 y parte de 2023, muchas veces queda reducida a eso,
apenas a “la época de la pandemia”.

Es probable que sea por causa de los dolores que nos han quedado, lo
suficientemente grandes y a la vez tan escasamente tramitados —podria-
mos decir, casi de forma nula— por nuestras sociedades.

Sin embargo, tengo muy vivido el recuerdo de lo que hoy es el con-
tenido de este libro, la transcripcién revisada de las I Jornadas GEMAA
Bs. As. (Grupo de Estudios en Musicas y Artes Afrobrasilenas en Buenos
Aires), organizadas y transmitidas a distancia en contexto de aislamiento
social, los dias 6, 7 y 8 de agosto de 2021. Dicha transmisién se realizé a
través del canal YouTube del Instituto de Investigacién en Etnomusico-
logia (IIEt) —Direccién General de Ensenanza Artistica, Ministerio de
Cultura de la Ciudad de Buenos Aires—, con el apoyo de la Cédtedra Libre
de Estudios Brasilenos de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universi-
dad de Buenos Aires. El marco fue el Proyecto de Investigacién “Musicas
del Atldntico Negro en Argentina. Brasil en Buenos Aires” (2019-2025) a
mi cargo en el IIEt.

Paradéjicamente, sélo una situacién como la pandemia podria haber
hecho posible esas I Jornadas GEMAA, especialmente por haber podido
reunir personas tan destacadas en cuatro sesiones consecutivas. Su prepa-
racién nos demandd varios meses, luego de un afo de reuniones grupales
a distancia para realizar lecturas y debates colectivos. Recuerdo también
el cuidado con el que buscamos llevar adelante cada accién. Y finalmente,
la emocién de concretar los encuentros, con una fluidez impensada para
el entorno tecnolégico virtual —y nuestra precaria experiencia al respec-
to—, con cuatro sesiones en un total de diez horas de transmisién, la

12



proyeccién de catorce audiovisuales, la intervencién de interpretaciones
musicales caseras en vivo, y la participacién de veintidés invitadas e invi-
tados de ambos paises exponiendo y conversando.

Hay algo de aquella experiencia, en ese contexto globalmente triste,
que puede decirnos muchas cosas hoy. Que atin en los momentos dificiles
es posible pensar, crear y emocionarse, asi como persistir en la construc-
cién colectiva. Que a pesar de los dolores —o quizds, también gracias a
ellos— podemos sostener la conciencia de la experiencia vital, algo muy
presente en muchas de las exposiciones que seguidamente se podrdn leer.
Un mensaje en la botella para nuestro mundo de hoy.

Desde el punto de vista institucional, se trat6 del segundo evento que
organizamos con el GEMAA, tras la produccién —también a distancia—
de un video de presentacién del grupo cuya banda de sonido estrené la
primera versién grabada, en esa ocasidon en nuestros respectivos hogares,
de la obra “Ext de Buenos Aires”. Buscamos, como grupo de investi-
gacién-creacién integrado por artistas que investigan, e investigadores e
investigadoras que practican Artes Afrobrasilenas, realizar un aporte a los
debates y desafios de su reterritorializacién en Buenos Aires y alrededores,
proponiendo acciones participativas y la produccién de conocimiento co-
lectivo respetuoso y responsable de la herencia afrodiaspérica en nuestro
pais.

En particular en las I Jornadas GEMAA buscamos compartir e inter-
cambiar experiencias entre las redes de practicantes y referentes en musicas
y artes afrobrasilefias de Brasil y Argentina, promoviendo la articulacién
de la investigacién con la prictica a través del didlogo, la reflexién y el
disfrute. Los encuentros fueron organizados alrededor de algunos de los
ejes de interés de las y los integrantes de nuestro grupo, en el campo de
las diferentes disciplinas artisticas que estudiamos o en las que nos des-
empefamos: las danzas afro de simbologia de orixds, el samba urbano, y
los ritmos de candomblé; a lo que se agregd una Gltima mesa de reflexién
sobre las relaciones culturales Argentina-Brasil. Contamos ademds con un
cierre de lujo, a cargo de la cantora e investigadora Fabiana Cozza.

Abordar las tradiciones artisticas afrodiaspéricas, en este caso, las afro-
brasilenas, adquiere una especial singularidad en nuestro contexto. Como
dice Telma Meireles en el capitulo 1 de este libro, en los anos noventa
solian decirles a las pioneras y pioneros de estas Artes en nuestro pais, que
ellas y ellos habian contribuido a despertar una cultura afro que “estaba

13|



dormida”, tras décadas de invisibilizacién y negacién de la presencia afro/
negra en nuestra poblacién y cultura.

Es por ello que, para el GEMAA, conocer y compartir las historias de
esas pioneras y pioneros asi como de otras y otros referentes y artistas, re-
presenta no sélo un debido y merecido homenaje y reconocimiento, sino
también una necesidad cultural urgente por lo indispensable que resulta
enhebrar genealogias, tanto ancestrales como epistémicas. Valoramos tam-
bién la importancia de acceder a los fundamentos de las practicas artisticas
de boca de sus representantes en nuestro territorio, conociendo sus expe-
riencias de alld y de aqui, en intercambio con quienes fueron sus primeras
discipulas y discipulos y/o seguidores de su arte.

Estas ultimas son otras de las razones importantes por las que hici-
mos este libro. En sus pdginas volcamos la transcripcion revisada de los
encuentros de las I Jornadas GEMAA, lo que implica que dicha transcrip-
cién no es necesariamente textual, sino que algunas marcas de oralidad
fueron modificadas a un formato mds adecuado para la lectura, sin alterar
el contenido de las presentaciones. También buscamos facilitar el acceso
por parte de las y los practicantes de las Artes Afrobrasilefias en Argentina
al contenido de los encuentros, a través de su publicacién en un libro
disponible electrénicamente —en el marco de la coleccién de Ediciones
Digitales del IIEt—, traduciendo al castellano las intervenciones en por-
tugués e incorporando referencias contextuales y bibliograficas.! Las in-
tervenciones audiovisuales fueron organizadas en un Anexo Audiovisual
disponible en el canal Youtube del I1Et.

Titulamos a este libro Mojubd, palabray concepto yoruba que en una
de sus definiciones significa “mis respetos” (mo-jubd). Elegimos nombrar
esta publicacién y abrir sus paginas con este saludo —siguiendo el titulo
de la obra de Telma Meireles disponible en el Anexo Audiovisual—, para
honrar el legado de ancestras y ancestros en torno al cual giran estas Con-
versaciones entre mestras, mestres 'y referentes de Artes Afrobrasilefias en

1 Declaracion sobre uso de IA: En el curso del desarrollo de este trabajo, la organizadora
de la presente edicién utilizo Speech to Text Google como herramienta de transcripcion de
los audios transmitidos por el Canal Youtube del Instituto de Investigacion en Etnomusi-
cologia. Tras su uso, la edicién revisé y modificé cuidadosamente el contenido, de acuerdo
con normas de estilo adecuadas para la lectura y en formato académico, asumiendo la
responsabilidad de dicha edicidn. Las opiniones son de exclusiva responsabilidad de las
personas firmantes y/o entrevistadas.

|14



Buenos Aires.” Profesoras y profesores, discipulas y discipulos, artistas y su
publico, todos participantes de una gran red transnacional y trans-territo-
rial que crece con el correr de los afios.

Ese mismo espiritu es el que quisimos recuperar para este libro, de-
seando también que pueda servir de homenaje y reconocimiento a las
pioneras y pioneros de estas Artes en nuestro pafs, asi como de vehiculo
de memoria para futuras lecturas e investigaciones.

2 Mestras o mestres de las culturas populares y tradicionales de Brasil son las personas
reconocidas como guardianes de memorias a través de sus “practicas y dominios de la
vida social que se manifiestan en conocimientos, oficios y formas de hacer; celebracio-
nes; formas de expresion escénicas, plasticas, musicales o ludicas”, segun el Instituto de
Patrimonio Histdrico y Artistico Nacional de Brasil (IPHAN), cuyo reconocimiento estara
contemplado en la inminente ley PL 1176/11 (fuente: https://correiodoestado.com.br/co-
rreio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/. Desde la Argentina queremos
reconocer a quienes a través de las artes afrobrasilenas reintrodujeron memorias afro-
diasporicas en nuestro pais.

15|


https://correiodoestado.com.br/correio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/
https://correiodoestado.com.br/correio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/

Capitulo 1

Danzas de Simbologia de Orixas:
Dialogos entre lo sensible
y el pensamiento en la practica

Presentacion
Por Maria Laura Gamaleri y Paula Inés Picarel

El dia 6 de agosto de 2021 nos encontraba transitando el aislamiento obli-
gatorio por causa de la pandemia de COVID-19, que habia comenzado
un ano y medio atrds. En ese contexto, y luego de un trabajo de organiza-
cién que nos ocupd por varios meses del ano, llegé el dia de la apertura de
las Primeras Jornadas GEMAA. La emocién era inmensa. No solo porque
habfamos trabajado muchisimo para llegar a ese momento, sino porque,
a pesar de la distancia fisica, por fin {bamos a encontrarnos, a vernos, a
conversar, a abrazarnos a través de las pantallas.

Estdbamos a cargo del “dfa de la danza”, de coordinar el formato, la
dindmica y las actividades de esa primera mesa de didlogo.

Lo primero que recordamos al comenzar a pensar en esta actividad,
fue un antecedente de una reunién formal, pablica y abierta entre profe-
sorxs de danzas afro en la ciudad de Buenos Aires, en el marco del Buenos
Aires Afro Hoy (BAAH). Se trat6 de un evento organizado por el Insti-
tuto de Investigacién y Difusién de las Culturas Negras, 11é Asé Osun
Doyo que se desarrollé en los salones del Centro Cultural Paco Urondo
(Facultad de Filosofia y Letras UBA) en noviembre de 2007. En esa opor-
tunidad, participaron en distintas mesas referentes argentinxs, africanxs y
brasilenxs residentes en Argentina, quienes disertaron sobre la trayectoria
de las danzas afro en Buenos Aires y sobre sus propios procesos durante ese
recorrido a partir de sus historias de vida.

Pensamos en el tiempo que habia pasado desde entonces —casi 15

|16



aflos— y en nuestros propios transitos como estudiantes habiendo asis-
tido a distintas clases, principalmente de danzas de orixds, a lo largo del
tiempo. Comenzamos a preguntarnos cémo se dan en las clases los dii-
logos entre lo que sentimos y lo que pensamos en el momento de bailar.
Nos rondaba la idea de poner en juego estos dos conceptos: lo sensible y
el pensamiento, que parecian viajar por carriles diferenciados, pero que en
nuestras practicas dancisticas habifamos comenzado a intuir que estaban
mds imbricados y unidos de lo que parecia. Nos interesaba poner en co-
mun las experiencias y los procesos creativos de las précticas.

Pero también, comenzé a surgir la idea de ver obra. Empezamos a
sofiar con un ciclo de cortos: un espacio para disfrutar de ver danza vy, si
ademds era obra original, inédita, jqué tanto mejor! En un momento en
el cual no podfamos salir de nuestras casas, que no podiamos ir al teatro a
ver bailar, que no podiamos juntarnos a bailar a menos que mediaran las
pantallas, abrir un portal donde obras y artistas dialogaran y convivieran
desde las caracteristicas territoriales, experiencias y trayectorias, de cada
unx, nos parecfa un universo sonado.

Luego de un proceso que llevé varios meses en los que conversamos
sobre el recorrido y las profundas transformaciones que, desde los noventa
hasta la actualidad, venian desarrollindose en el marco de la ensefianza de
danzas de orixds en Argentina, finalmente definimos convocar a maestrxs
referentes de Brasil y Argentina con mds de veinte afios de trayectoria
y mds de diez en la docencia para invitarles a profundizar y reflexionar
sobre sus experiencias artisticas y socioculturales a partir de los procesos
de integracion del hacer, el pensar y el sentir. Les propusimos ahondar en
sus procesos creativos, sus trabajos de produccién, sus criterios estéticos/
artisticos o lo que cada unx quisiera socializar al respecto.

Ademds, en ese marco de pandemia y aislamiento, nos pusimos la
meta de generar un espacio para ver movimiento, vida, y danza a partir de
la visualizacién de composiciones dancisticas breves en formato audiovi-
sual, con una duracién minima de un minuto y mdxima de tres, creadas,
en su mayoria, exclusivamente para el evento.

Finalmente, el dia de la jornada, estuvieron presentes desde Brasil Leda
Mariah Ornellas, Rainha Vania Oliveira y Vera Passos —quien envi6 un
audio en el momento ya que, por motivo de un fuerte temporal no pudo
conectarse en el lugar en el cual se encontraba—. Desde Argentina, Ixs pro-
fesores brasilenxs Telma Meireles —quien nos entregd un mensaje grabado

17 |



con anterioridad porque el dia de las jornadas ya estaba comprometida—
y Valdir Silva, ambos residentes en nuestro pais desde los afos noventa.
También estuvieron presentes algunas de las primeras profesoras argentinas,
Cecilia Benavidez, Marcela Gayoso, Carla Grosso, Wanda Migelson y Laura
Rabinovich. Hubo maestrxs que por distintos motivos no pudieron estar ese
dia, como Rosangela Silvestre, Marisa Nascimento e Isa Soares, a quien le
debemos un especial agradecimiento y honor por ser la primera gran maes-
tra de danzas afro de simbologias de orixds que tuvimos en Argentina.

Cuando estaba por comenzar la jornada, nos dimos cuenta de que,
en general, no se dan las oportunidades para que Ixs maestrxs puedan bai-
lar y verse unxs con otrxs y, al fin y al cabo, el hecho de estar mediando
el encuentro con tecnologfas digitales, nos daba esa oportunidad de estar
en distintos territorios todxs juntxs. Muchas veces, ademds, quienes baila-
mos y aprendemos danzas tampoco tenemos oportunidades de ver bailar a
nuestrxs maestrxs fuera del marco de una clase o de algtin evento en el que
también estamos participando.

Las producciones audiovisuales presentadas fueron Andarilha ancestral
(Leda M. Ornellas), Danga(s) de Blocos Afro (Rainha Vania Oliveira), Frag-
mentos de un tiempo (Vera Passos), Mojubd (Telma Meireles), Natural Mystic
(Valdir Silva), Habitaciones (Cecilia Benavidez), Iyami, mi madre y Camino
(Marcela Gayoso), Lenguaje y Gira (Carla Grosso), Inspiracion (Wanda Mi-
gelson), y Orixds de invierno. Simbologia de lo cotidiano (Laura Rabinovich).

Link a las obras de Ixs participantes — Anexo audiovisual'

I o [o]

Las Primeras Jornadas GEMAA permitieron asi homenajear a muchxs
de Ixs referentes de las danzas afro que hicieron camino y forjaron estas
practicas a nivel local. Dio lugar para el encuentro, no solamente de Ixs
participantes, sino también para gran parte de la comunidad de las Artes

1 Nota de la edicion: Las obras breves de Ixs participantes, organizadas en el enlace del
Anexo Audiovisual de este libro, pueden ser visualizadas de manera continuada o a medida
que se va leyendo cada exposicion.

|18



Afrobrasilefias que estuvo presente escuchando y comentando a través del
chat a lo largo de las exposiciones.

En un momento particular de nuestras vidas, donde dominaba la
quietud de los cuerpos y la des-socializacién por el aislamiento social,
buscamos reinventarnos, hacernos preguntas, agruparnos y colocar nue-
vamente en el debate al mundo fisico y a nuestros sentires para poner a
dialogar e/ pensamiento con lo sensible. Esta bsqueda sigue siendo en la ac-
tualidad nuestro motor: agradecemos ese momento, esa encrucijada, que
permitié abrir un camino hacia nuevos interrogantes e investigaciones.

Maria Laura Gamaleri es comunicadora, docente y
bailarina. Profesora de Ensenanza Media y Superior en
Ciencias de la Comunicacion y Licenciada en la misma
disciplina con orientacion en Educacion (Facultad de
Ciencias Sociales UBA). Su tesina de licenciatura se ti-
tuld Danza Afro: nuevas identidades y resistencias en
Buenos Aires contempordnea. Es doctoranda con beca
UBACYT en Ciencias Sociales de la UBA y ayudante adscripta a la cdtedra
Cultura Popular y Cultura de Masas de la misma facultad. Estudié Danzas
de Matriz Africana con la profesora Marcela Gayoso y el docente y percusio-
nista Mauro Mazzarella en el espacio 1lé Cultural Buenos Aires, entre 2008 y
2021. All practicd principalmente Danza de Orixds Afrobrasilenas, y Danzas
de Blocos Afro, Danzas del oeste africano, Candombe y Palo Cubano. Ha to-
mado cursos y seminarios con Leda Mariah Ornellas, Rainha Vinia Oliveira,
Rosingela Silvestre y Vera Passos, y realizd cursos de danzas en la Fundagio Cul-
tural do Estado da Bahia. En Buenos Aires tomd clases y seminarios de Danzas
de Matriz Africana con las profesoras Maria Isabel Soares, Wanda Migelson,
Cecilia Benavidez, Julieta Eskenazi, Maia Mazzarella, Carolina Villa, Sandra
Medina y Lucia Geada. Actualmente, es parte del cuerpo de bailarinas de la

comparsa Iroko Candombe.

19|



Paula Inés Picarel es periodista, bailarina. Licenciada
en Comunicacion Social por la Universidad de Buenos
Aires (UBA) con orientacion en Periodismo. Diploma-
da en Antropologia de y desde los Cuerpos por la Uni-
versidad Nacional de Rosario (UNR). Estudia danzas
afro desde 1991, habiéndose formado principalmente
con las profesoras lelma Meireles y Marcela Gayoso.
Ademds, tomé clases con la maestra Isa Soares y con Valdir Silva, Sergio Amo-
rin, Claudio de Oliveira y Julieta Eskenazi. Realizé seminarios con Ednalva
Neves, mestre King, Rosangela Silvestre, Vera Passos, Leda Mariah Ornellas
y Rainha Vinia Oliveira. Desde sus inicios en la danza, a través del registro
documental y periodistico, se dedica a investigar y difundir pricticas cultura-
les afro, especialmente aquellas relacionadas con la ensenanza de danzas de
orixds en Buenos Aires. Entre 1996 y 2008, participd del Instituto de Inves-
tigacion y Difusion de las Culturas Negras donde colaboré en la edicion de la
revista Africa Ori-gen y en la organizacion de congresos y jornadas. En 2008
comenzd a escribir para la revista digital de cultura afroamericana Quilom-
bo! y entre 2009 y 2013 fue editora general de dicha publicacién. Ademds,
trabajé durante 10 afios (2010-2020) en las senales televisivas piiblicas y
educativas Encuentro y Pakapaka, espacio en el cual profundizd su aprendi-
zaje sobre las causas de Memoria, Verdad y Justicia de la Argentina. Integra,
desde 2020, la comision organizadora del Colectivo Danzas Afro y el Frente
Cultural 24 de Marzo. Es autora del libro Historias bailadas. Memorias y
significaciones de las danzas afro en Buenos Aires (2025), basado en su
tesina de grado, calificada con recomendacion de publicacion.

120



Leda Mariah Ornellas

Comenzd su actividad como bailarina y docente en
1979, participando en diferentes agrupaciones de
Babhia, Brasil: Salto, Elias, Chama, Prisma, Grupo
Sesc, entre otros. Coordinadora del Centro de Estudios
en Danza Afro Odundé de la escuela de danza de la
UFBA (Universidad Federal de Bahbia), a la que se
unié en 1982. Participé en el Grupo de Danza Ex-
perimental y en e/ Centro de Investigacién Afrobrasilena, convirtiéndose
en funcionaria de esa institucion como asistente de direccion y productora.
En 2015 se gradud con una Maestria en Arte y Educacion de la Universidad
Internacional Menéndez Pelayo. Fue profesora de danzas brasilenas y estira-
miento en la Escuela de Danza de la Fundacion Cultural del Estado de Bahia
(FUNCEB) durante veinte anos. También fue miembro del Balé Folclérico
da Bahia, con el niicleo Encontro com o Corpo durante siete anos, y cantan-
te principal de la banda Novas Raizes durante once anos. Fue percusionista
de la Banda Mirim Olodum, y coredgrafa en Teatro Olodum durante nueve
anos. En Ibiza, Espana, fue profesora de Pilates y de Danza Expresion para
el Curso de Teatro en el Centro Social Buscastell, instructora de Pilates en el
Espacio Ayurveda y Profesora de Danza Afrobrasilenia en Studio Banana en
Santa Euldlia. Actualmente, es la directora ejecutiva del Proyecto y Movi-
miento Noviembre Cuerpo Negro 365 dias, una accion politica, artistica y
educativa del Nicleo Encontro com o Corpo.

Obra: Andarilha ancestral

Boa noite para quem é de boa noite, bom dia para quem é de bom dia, a
béngio aos meus mais velhos, e a bén¢do aos meus mais novos e muita gratidio.

Es un gran honor estar aqui en este encuentro, en un viernes tan
especial. Alld por el 2013 —viva Marcela [Gayoso], viva Cecilia [Benavi-

211



dez]—, tuve este encuentro en Buenos Aires, haciendo esa conexién crea-
tiva danzante. Asi que mi mds sincero agradecimiento y respeto a estas
mujeres, a este colectivo de mujeres. Salve Valdir [Silva] que estd ahi: mi
hermano, amigo, parceiro, colaborador afectivo de Noviembre Corpo Ne-
gro 365 dfas. Vania Oliveira, esa reina, y todas las demds que tengo el
placer y el honor de conocer, Berenice [Corti], Laura [Rabinovich], besos
en el corazén. Wanda [Migelson], esa potencia. Y seguiremos este flujo
hablando de nuestras danzas, nuestras practicas, nuestras particularidades
corporales dentro de este proceso creativo.”

Recibi algunas preguntas, y me gustd este guion que me enviaron
Laura [Gamaleri] y Paula [Picarel], esa dupla. Antes de responder a las
preguntas me gustaria comenzar hablando de un breve texto de Boaven-
tura de Sousa Santos:

La espiritualidad es siempre la experiencia de un encuentro especial, no
trivial, particularmente intenso de la persona humana, sola o en comu-
nidad, con lo que la trasciende. La trascendencia es la forma en que un

ser finito piensa sobre el infinito.?

El infinito es la posibilidad de esta forma de pensar. Tal vez sea un ras-
go o una forma de ser. Y mds adelante dice lo siguiente: “la espiritualidad
de matriz cultural cristiana, ya sea religiosa o secular, es una espiritualidad
vertical”. Y una verticalidad es una experiencia de dos y de varias formas,
y yo, parafraseando al gran Boaventura, digo que realmente es esta posi-
bilidad de movimiento, este gesto que nos envia a los que trabajamos con
esta danza de base africana en la didspora, y nos hace creer y revivir cada
situacién también.

Este proceso creativo® surgié de la salida de un duelo y la compren-
sién de que tenfa que agradecer el periodo en que mi madre estuvo pre-
sente conmigo, incluso en diferentes continentes. En los dltimos diez afios

2 Nota de la edicidon: agregamos entre corchetes los apellidos de las personas cuando son
nombradas por primera vez en este capitulo.

3 Texto completo em Santos, Boaventura de Sousa (2021). °A Urgéncia das espiritualida-
des nao cristas”. En OUTRASPALAVRAS, disponible en https://outraspalavras.net/descolo-
nizacoes/a-urgencia-espiritualidades-naocristas/

4 Se refiere al de la obra Andarilha Ancestral, en el Anexo Audiovisual (link en la presen-
tacién de este capitulo).

|22



estuve mucho mds fuera de Brasil y de ese ciclo familiar, particularmente
con mi madre —que siempre ha sido mi amiga, mi parceira, mi conseje-
ra—. Asi fue que, a partir de este momento de dolor, de vacio, vino este
trabajo, esta Andarilha [vagabunda], porque llegué aqui en el apogeo de
la pandemia. Fue una locura esa llegada, esta vez desde Espafia. Mi ma-
dre fallecié en junio, tenfa una fecha limite para estar aqui hasta el 20 de
agosto, y tenia que decidir si me iba o si me quedaba. Y me detuve y pensé
y hablé con mi hija, mi amiga —también somos muy buenas amigas con
mi hija—, y decidi que volveria porque me habia organizado profesio-
nalmente de esta manera. Volvi a Salvador para completar mi etapa en la
UFBA a los treinta y nueve anos y oficializar mi retiro, para continuar el
Novembro Corpo Negro®, que habiamos decidido transformarlo en 365
dias. Y luego el universo con gran sabiduria cambié este curso de cuatro
meses y me quedé durante un afo y tres meses, y tuve el privilegio de ver el
fallecimiento de mi madre. Porque si hubiera regresado en ese periodo no
habria estado presente, asi que cuando llegué aqui me jubilé y realmente
vine a retirarme. Me tomé un descanso de mis actividades fisicas, porque
cuando llegué sélo podiamos salir en casos extremos, a una farmacia, a
un mercado. Asi que fue un retiro ya programado, digamos, inconscien-
temente. Para mi todo ya estaba programado, realmente solo podia salir
para necesidades bdsicas.

Cuando llegé la primavera, que es una estacién que me gusta mucho,
empecé a salir a caminar. Como buena hija de Iemanji que soy, tengo una
identificacién total con el mar. Asi que empecé a salir a caminar, salia tem-
prano, daba mi paseo por el mar y regresaba a casa, siempre tratando de
hacer un movimiento de las sensaciones surgidas de lo que escuchaba en
mis caminatas. Y asi surgié esta obra, sélo que no queria estar solo adentro
y hacer todas las escenas en interiores. Si vieran el video completo —estd
un poco mezclado—, la mayoria del montaje fue hecho por Thiago, un
parceiro que conoci también en las redes sociales con este movimiento
nuestro Novembro Corpo Negro, él hizo la edicién con esmero. La musi-
ca fue escogida de una forma muy cuidadosa por Osvaldo Rosa, un gran
artista. Osvaldo es una fuente de inspiracién y una gran vida. Hace este
video-danza con gran particularidad, con gran cuidado, y este proceso
creativo de esta Andarilha, proviene exactamente de mis paseos por aqui,

5 Se refiere a su proyecto de gestion cultural, educacion y arte.

231



de mis salidas cortas de una hora, una hora y media, cuarenta minutos, e
iba creando y creando sucesivamente algunas células.

Particularmente pensaba en el movimiento del agua de Iemanjd, en
algunos movimientos y algunas sensaciones y algunos dolores que tam-
bién tuve en este proceso del pasaje de mi madre, por lo que fueron movi-
mientos creados a partir de estas sensaciones, con caracteristicas y con una
busqueda especialmente de Iemanjd.

Fue ella la que me motivé atin habiendo elegido yo algunos puntos
estratégicos. Si ven en el video lo que se escapa de estas aguas, de sus on-
dulaciones y de esa dindmica que tiene el mar... siempre estuve con este
pulso para crear esta obra. Cuando decidi participar en una convocatoria
publica de Cine-danza fue increible, fui a revisar detenidamente el ves-
tuario. Lo elegi no porque era primavera —soy del nordeste, vengo de
Salvador de Bahia y la primavera es muy calurosa aqui—s; si lo ven siempre
llevo un jean, al caer de la tarde hace frio. Y un dia estaba con mi amiga
Simone y le dije “quiero hacer una escena en donde me voy a quitar la parte
de arriba —llevaba una blusa amarilla— y me la voy a quitar porque es esa
sensacién de libertad, siento que mi madre estd bien, se fue a un plano de
luz.” Ella cumplié su misién, y es una energfa de gran amor, de gran afecto,
de gran cuidado. Y sobre todo de gran vigor que siempre tuvo mi madre
—mucho vigor—, una sefiora de ochenta y nueve anos que me resolvia
las cosas desde aqui. Asi que esa es esa sensacién de libertad, este disfraz
que también era parte de mi vida diaria, no habia programacién, no habia
busqueda, no habia pensamiento. Era mi vida cotidiana y como incluso en
primavera, como dije antes, existe ese frio, siempre estaba con estos jeans y
alguna que otra media; asi que esta fue mi fuente de inspiracién para este
proceso creativo, y dentro de mis practicas de esta danza afrobrasilefia con
la simbologia, muy particular. Muy muy agradecida por la fuerza de las
aguas, especialmente a Iemanjd. Gratitud, beso en el corazén.

|24



Rainha Vania Oliveira

Rainha Vinia Oliveira es una Mujer Negra; Hija y cu-
meeira® de una Familia Negra; Candomblecista; Arti-
vista; electa Rainha del Bloco Afro Malé Debalé en los
anos 2000 y 2006, y Princesa del Bloco Afro 1lé Aiyé
en 2001 y 2014. Es Licenciada, Especialista y Mestra
en Danza, ademds de Especialista en Historia Social y
Cultura Afrobrasilenia.

Actualmente es Doctoranda en el Programa de Pés-Graduacio en Difu-
sion del Conocimiento de la Universidad Federal de Bahia (UFBA) y Profeso-
ra Efectiva en la Universidad Estadual del Sudoeste de Bahia (UESB), en el
curso de Licenciatura en Danza, donde se desempena desde 2013.

Entre 2007 y 2009, se desempend como Profesora Sustituta en el curso de
Licenciatura en Danza de la Escuela de Danza de la UFBA. En 2016, fue
aprobada en la planta efectiva de la misma institucion, en el primer concurso
realizado para el cargo de Profesora de Danza Afro. Se desempend también
como Profesora y Coordinadora de la Escola de Danga FUNCEB/Pelourin-
ho entre 2009 e 2013, en los cursos libres, profesionalizantes y preparatorios
de la institucion.

Entre 1996 e 2013 sirvid en la Policia Militar da Bahia, trabajando en
vigilancia preventiva y comunitaria, al mismo tiempo que fue actriz, intér-
prete, coredgrafa y directora del Grupo de Artes de la PMBA. Investigadora,
amante y multiplicadora de las danzas creadas en los escenarios de los Blocos
Afro de Salvador desde 1999; es creadora y difusora de Danga(s) de Blocos
Afro.

Imparte clases de danza en diversos estados de su pais en distintos contextos
socioculturales y en el exterior, difundiendo la Danca(s) de Blocos Afro y los

6 Nota de la edicion: Cumeeira es la estructura central y sagrada de un terreiro (templo,
casa religiosa) de Candomblé. Las referencias religiosas fueron transcriptas tal como fue-
ron expresadas por las y los participantes. Alentamos a que su profundizacién sea realiza-
da en las fuentes autorizadas correspondientes.

25|



movimientos negros como movimientos politicos y educacionales creados para
la valorizacion y proyeccion de la verdadera historia negro-africana. Realiza
formaciones para artistas, companias, grupos, colectivos y agentes sociocultura-
les que actiian em esta temdtica en sus contextos. Desde 2003, imparte cursos y

talleres de Danca(s) de Blocos Afro en la Escola de Danca de la FUNCEB.

Obra: Documental Danza(s) de Blocos Afro

Buenas noches. Antes de cualquier otra cosa me gustaria pedir a bengdo,
pedir permiso a los velbos, a mis iguales, y de los que estdn también por
venir. Quiero agradecer inmensamente este encuentro, que acostumbro
mucho de llamar esos “encuentros maravillosos de xiré” —el xiré es un
ritual de aqui de nuestros ferreiros de candomblé—, una ronda donde
intercambiamos conocimientos, sabidurias, energias, y nos alimentamos.
Antes que nada, quiero agradecer a Marcela que es la responsable de esta
encrucijada en la que estoy ahora encontrindome con Paula, con Laura,
con Carla [Grosso], con Laura —son dos Lauras jqué maravilla! —, con
Wanda, con Leandro [Mellid] que estd tras bastidores, con Cecilia, con
Leda [Ornellas] y Vera [Passos], mis hermanas de roda. Entonces Marcela
muchas gracias, espero que nos reencontremos en breve para seguir nues-
tras giras, nuestras encrucijadas, mds conectadas, mds juntas y fortaleci-
das, porque estos momentos de encuentro —aunque sean virtuales— nos
fortalecen en este momento de pandemia en que el mundo entero estd
gritando por la vida, y sabemos que la danza es vida. Y la danza de matriz
africana, las danzas negras, nuestros orixds, nuestros movimentos y nues-
tras ancestralidades son lo que nos fortalece.

Voy a intentar traducir un poco lo que son las danzas de blocos afro.
Ese video que vieron trae un poquito de lo que son, que es la unién de
muchas expresiones: la danza, el canto y la musica. La estética del trenzado,
del turbante de amarrado, el movimiento yendo a la calle y viniendo de la
calle, para adentro, y nuestros cuerpos todos entrelazados en movimiento.
No consigo decir si es una cosa u otra, pero si todo eso junto: un conjunto
de informaciones que traducen el legado negro africano dejado por nues-
tros antepasados, por mis antepasados. La danza de blocos afro surge de
mi trayectoria, de mi experiencia como mujer negra en una sociedad o
en sistemas que insisten en negar todo lo relacionado al hombre negro o

|26



la mujer negra. Entonces es una danza que surge de la resistencia; es una
danza en la que aprendo en mi familia desde pequena, porque mi familia
me ensefa a resistir, a crear, a recrear, me ensena a reinventar. Entonces la
danza de blocos afros es resistir, es recrear, es reinventar, es estar siempre en
movimiento. Es una danza que aprendi dentro de los zerreiros de candom-
blé, que me ensefia a obedecer a mis mayores, a aprender de mis mayores
y a ensefar a los mds jovenes, para que nuestra cultura, para que nuestro
conocimiento no se pierda a lo largo de nuestra historia. Es una danza que
aprendi dentro de los bloques afro de Salvador [de Bahia], que desarrolla
acciones de empoderamiento para las mujeres negras, para nuestras cultu-
ras negras. Es un baile en el que nosotras, las mujeres negras, decimos: yo
tengo poder, puedo estar donde quiera estar, soy duena de mi cuerpo y he
construido esta sociedad. No soy un objeto, soy conocimiento, soy poder.
La danza de los blocos afro asume una responsabilidad muy grande.

Voy a traer algo de lo que nos presenta [la autora] Grada Kilomba,
que dice asi: “me parece que no hay nada mds urgente que empezar a
crear un nuevo lenguaje, un vocabulario en el que todas, todos, todes,
nos podamos encontrar en la condicién humana”. Ella trae precisamente
eso, la danza de los blocos afro es un camino que se lanza para que poda-
mos comprendernos como sujetos, como personas, porque motiva a cada
persona a encontrarse a si misma, a saber de dénde vino, a construir su
historia y a conocer su historia, a saber cudles son las matrices estéticas que
constituyen la construccién de una ética. Me preguntan cudl es su estética;
y nuestra estética dentro de la danza de blocos afro, dentro de las danzas
de matrices africanas, es ética, es filosofia de vida. Asi que nuestra estética
es ética, y esta ética acompana la danza de los blocos afro. Respondiendo
a la pregunta sobre cémo la simbologia de orixds estd dentro de la danza
de los blocos afro, los terreiros de candomblé son los que construyen los
movimientos, a través del 7jexd que cobra otro significado cuando sale a
la calle. Muy parecido al candombe, muy parecido a lo que vi en Buenos
Aires presentado por Marcela, muy parecido a lo que vi en este video de
Ext con el que abrieron las transmisiones.” Es el zerreiro invadiendo la
ciudad, es el zerreiro cambiando una imposicién social, una imposicién
politica de exclusién. Entonces los zerreiros de candomblé son las bases,

7 Se refiere al video de presentacion del Grupo GEMAA, disponible en el Canal Youtube
del IIEt aqui https://youtu.be/dD7irmCHIM47?si=T_HjXkdcNxY2FNdR

271



son los pilares, son las cumeeiras que nos alimentan, nos retroalimentan, y
que también nos hacen avanzar.

Finalmente, quiero decir algo sobre c6mo dialogan lo sensible y el
pensamiento en la prictica de esta danza de blocos afro, esta pregunta es
importante. Porque lamentablemente aprendemos viendo las cosas, ;ver-
dad?, asi que todo se basa en lo que vemos. Como dice la filésofa africana
Oyeronke [Oyewmi], que llama nuestra atencién sobre el hecho de que
necesitamos sentir, no es “pienso, luego existo”, sino “siento y por eso
existo”. Entonces la danza de los blocos afros toma este camino de sentir,
de mirarse a si mismo, de sentir la danza, y de construir la danza desde
el olor a lavanda, de sentir la danza y construir la danza desde el sabor
del abard, del acarajé, desde el tacto y el abrazo que damos a todos los
que estdn presentes, incluso aqui en esta pantalla, abrazindonos. Sentir la
danza a través de las memorias que son llevadas, ya saben, a través de las
memorias a las que somos llevados a visitar, memorias a las que quizds no
se haya accedido nunca. Porque cuando preguntamos dentro de la danza
de blocos afro qué es este cuerpo, qué danza es esta danza, esta pregunta
nos lleva a lo profundo, y a visitar nuestras memorias de donde vine, de
quién es mi familia o de por qué estoy aqui y qué me llevé a bailar hoy.
Asi que son danzas donde nuestros cuerpos son las plumas que escriben
nuestras historias, y nuestros recuerdos y nuestras historias son las tintas
que llenan y firman esas plumas, estas historias.

Adupé, gratitud, salve, salve.

|28



Vera Passos

Mster en Danza por PRODAN — UFBA, artista de
danza cuya trayectoria fue constantemente formada por
las ensenianzas de los terreiros de candomblé, donde
tuvo su primer contacto con el movimiento. Luego con-
tinud sus estudios de danza moderna en Salvador con
la profesora Gal Mascarenhas, involucrdndose con otras

= formas de danza como Ballet Clisico, Jazz, Danzas
Contempordneas y Tradicionales Brasilerias. Passos baild en companias como
Africa Poesta, dirigida por Armando Pequeno; la Companhia de Danga Jor-
ge Silva y fue bailarina solista en el aclamado Bale Folclérico da Bahia. Co-
menzd sus estudios con la Técnica Silvestre desarrollada por Rosingela Silvestre
en 1984, y en 2002 comenzd a compartir la Técnica en Salvador y en todo el
mundo. Actualmente es directora artistica de Viver Brasil Dance Company
en Los Angeles y directora fundadora de Casa de Cultura Somovimento des-
de 2020. Vera divide su tiempo entre las clases de Composiciones Silvestre y
Corpo Terreiro — Orixa, experiencias en danza impartidas en Brasil, Aﬁz’m,
Estados Unidos, Europa y algunos paises de América Latina. Sus residencias
artisticas anuales en la Casa de Cultura Somovimento concentran a un gran
niimero de estudiantes de todo el mundo.

Obra: Fragmentos de un tiempo

Buenas noches, gente. Soy Vera Passos, artista de danza de Salvador, Ba-
hia. Me gustarfa pedir permiso a todos, a los mds jévenes y a los mayores
también, para hablar un poco con ustedes. Gracias por su presencia, a las
personas que estdn aqui en Zoom y también a las personas que estdn vien-
do en YouTube, gracias por donar su tiempo a todos nosotros. Gracias al
proyecto GEMAA, Paula, Laura, gracias por la invitacién. También agra-
dezco a estos artistas que estdn aqui compartiendo el espacio conmigo.

29|



Tanta gente: Ornellas, Carla Grosso, Cecilia Benavidez, mi amiga Telma,
mucha gente que estd aqui. Dije esos nombres, pero representan a todos.

Queria hablar un poco sobre mi trayectoria en la danza. Trabajo con
la técnica Silvestre, y también busco la nutricidn, el alimento, en la simbo-
logia de las danzas de los orixds. Me crié en un terreiro de candomblé junto
con mis padres, seguia y acompafaba a mis padres; mi padre era Ogan de
canto.® Asi que los fines de semana, cuando nadie trabaja y todo el mundo
va a las fiestas, la fiesta a la que él siempre iba eran las ceremonias religio-
sas en las que yo lo acompafaba. Dentro de esas rodas tuve contacto con
el movimiento por primera vez, me acuerdo como hoy que iba con mis
padres, me vestian, me colocaban toda la ropa —aun la sagrada— en mi,
y yo bailaba con todo el mundo en la roda. Y me acuerdo como hoy que
hubo muchas veces en que bailé toda la noche, junto con todos. Solo me
detenia cuando era hora de comer porque nunca manifesté, y asi fue como
me encontré con el movimiento.

Mi madre era de una familia muy humilde, Raimunda Maria Passos;
mi padre Lidio Santa Ana, y no podian meterme en una escuela de baile
para poder desarrollar este gran deseo que tenia. Asi que aprendi mucho
en mi calle, viendo cosas en la televisién, también en una iglesia que estaba
muy cerca de mi casa, donde Leda Ornellas era la maestra. Asi que también
aprendi alli, tuve buenas experiencias en esa iglesia. Y a los catorce anos fui
a una escuela de baile, mds tradicional, y alli conoci a varios profesores; y
poco después terminé yendo a la Escuela de Danza de FUNCEB [Fun-
dacién Cultural del Estado de Bahia] donde obtuve mi primer titulo en
danza, cuando el curso todavia se llamaba Curso Vocacional. Poco después
comencé a dar clases en la propia escuela de baile de FUNCEB.

Siempre me gusté compartir conocimientos —creo que en este mo-
mento de compartir estamos aprendiendo mucho—, y mis estudiantes
[decian] “ah, Vera venia a compartir...” Yo comparto, si, pero aprendo
tanto que ellos no saben, modifican tanto todo lo que estd en mi cabeza
—a veces muy bien organizado—, que llegan y cambian todas las cartas,
sacan todas las cartas de su sitio.

Fue en 2010 que le escribi a Sandra Medina y le dije: “ah, Sandroca,
quiero ir a Argentina a dar un taller”. Ya habiamos hablado de eso, y me
respondié “ah, estd bien Veroca, voy a hablar con la gente de aqui y va-

8 Nota de la edicidn: ver nota 6 de este capitulo.

|30



mos a ver si podemos organizar algo”. Y al dia siguiente me dijo “Vera,
ya hablé, vamos a organizar algo para vos”. Estaba en Los Angeles en ese
momento porque también trabajo con la Compania de Danza Viver Brasil
dirigida por Linda Yudin y Luiz Badard, ahora soy la directora artistica de
la compaiifa. Asi que regresé de Los Angeles a Salvador y me fui directo a
Argentina, y ésa fue mi primera residencia en su pais.

Estoy muy agradecida por haber comenzado alli en Argentina, por-
que después de eso se me abrié mucho espacio para trabajar, para salir
al mundo, para dar mis clases. También adquiri un hdbito muy grande,
que es cultivar los ancestrales de cada lugar. Y luego, en cada lugar al que
llegué, siempre inventé una forma con los estudiantes de promover algo
que compartirfamos con la comunidad. Asi que este fue mi carro-jefe’ de
mis viajes por el mundo, con mi proyecto ahora titulado Bailando en la
Tierra, que es exactamente ese lugar de viajar por el mundo cultivando
a los ancestros de cada lugar con nuestra danza, con nuestro canto, con
nuestra armonfa.

Este solo que les mostré —Fragmentos de un tiempo— nacié exacta-
mente de ese lugar, fue en medio de la pandemia y ya echaba de menos
bailar con mis alumnos y producir cosas. Asi que fui al patio trasero y
bailé. Espero que lo disfruten, y también espero que este tiempo pase
pronto y podamos volver a encontrarnos para bailar, abrazarnos y ser
felices como merecemos, brillar. Un fuerte abrazo a GEMAA, un fuerte
abrazo a cada persona que estd alli ahora y a todos los estudiantes de
Buenos Aires, Argentina.

9 Carro-jefe es la forma de denominar a la carroza principal de un desfile de carnaval.

311



Telma Meireles

Bailarina y coredgrafa, es una de las primeras profesoras
. que dicta clases en Argentina. Se inicid en el estudio
| de las danzas afro de la mano de Mestre King. Desde
21991, dicta clases en Argentina, residiendo en Buenos
Aires y luego en Cérdoba (2003 a la actualidad). En
los anos noventa fue profesora en el Centro Cultural
Ricardo Rojas (UBA) y creadora y directora del primero
Instituto de Danzas Africanas de Buenos Aires. Coordina talleres semanales
de danzas afro Ritual en la capital de Cérdoba, Villa Carlos Paz y Villa La
Bolsa. Entre 2008 y 2010 fue convocada como docente en los seminarios de
danza popular de la Secretaria de Extension Universitaria de la Universidad
Nacional de Cérdoba. Coordind el seminario “Los aportes de la cultura negra”
en el Postitulo de Actualizacion Académica en Danzas Folkléricas (IPEE afios
2011y 2012)y es colaboradora de la materia Danzas Rituales en el profesora-
do de la escuela de danza ARTS, Cérdoba, Capital. Ha participado en eventos
de distinta indole; entre ellos, como coredgrafa en los carnavales de Corrientes
(1997 y 1998) y como bailarina en la apertura de la muestra de gigantografia
de la National Geographic Un tributo a Africa (2001). También se desem-
pend como coredgrafa y bailarina en los espectdculos Katendé (2009), Maku-
malambo (2014), y Orixds (2016 a 2018). Ha participado varios asios en
los encuentros culturales de Villa del Digue y San Antonio de Arredondo con
talleres multitudinarios de danzas rituales. Recibié un reconocimiento en el
Congreso de la Nacion por su destacada labor con las danzas africanas.

Obra: Mojubd

Yo soy Telma Meireles, coredgrafa, bailarina de danzas africanas, danzas
primitivas en este caso. Antes de todo me gustaria agradecer al equipo de
GEMAA por invitarme a este evento donde podemos estar acd divulgando

132



sobre la cultura africana, sobre nuestros orixds, sobre la cultura yoruba. Asi
que realmente es muy necesario mantener viva nuestra cultura y mante-
nerla despierta. Me acuerdo de que para los anos noventa, cuando llegué a
la Argentina, mucha gente me decia que la cultura negra estaba dormida,
y que de una cierta forma fue despertada. Eso es maravilloso, me encanta,
me pongo feliz por ser parte integral de este despertar de esta cultura tan
maravillosa y profunda que es la cultura urbana, la cultura afro.

Me gustaria contarles que vengo desde Bahia; he trabajado muchos
afos en el campo de la danza, para ser mds precisa treinta afnos. He llega-
do a varios rincones, he conocido varias formas de comunicarme con mi
cuerpo, de hablar con mi cuerpo, y la verdad lo que he encontrado en este
camino es que no hay una separacién entre la danza, entre tu vida profe-
sional y tu vida personal. No hay una separacién, uno estd conectado, la
vida estd bailando, el universo estd en movimiento constante. Hay un bai-
le constante dentro de cada uno de nosotres, todos los dias, todo el tiempo
y a toda hora. La vida en si es un movimiento constante, es una danza
constante y lo que he encontrado en este camino es esto: he descubierto
que en realidad no habfa una bailarina aparte de Telma, realmente es una
unidad cuando logris conectarte con la danza desde este lugar. La vida
estd mds viva que nunca, te sentis conectada con el universo, te sentis en
ritual como el sol, que hace su ritual cada dia, como nuestra respiracidn,
como nuestro cuerpo. Sabemos muy bien que el cuerpo tiene sus rutinas
naturales donde nosotros no podemos hacer nada, ya estd ahi, es natural.
Es una danza que ya estd ahi, constante, en cada una y en cada uno de
nosotres.

Aprovecho este momento para poder dar testimonio de que la danza
africana, la danza que te conecta con los orixds, las energias de la natura-
leza, es una danza que te hace ponerte al revés, o sea, te mete alld adentro
para que te puedas encontrar. Porque cuando llegds ahi encontrés la fuerza
de Ogum, la fuerza y la tenacidad de lansd, la dulzura de Oxum, la sabi-
durfa de Oxald, y asi sucesivamente. Tengo la sensacién de que los dioses
estdn hablando con nosotres todo el tiempo, porque hubo un momento
donde el hombre estaba conectado con Dios y de repente nos separamos.
Yo tengo la sensacion de que la danza africana te hace conectar, hay algo
ahi que te enchufds y que de repente estds en sintonia total con el univer-
so, con los tambores, con tu cuerpo, con cualquier cuerpo. Es una danza
que estd para cualquier cuerpo, y de hecho no necesitamos un cuerpo

33|



especifico para danzar una danza especifica, ya que la danza es un regalo
de los dioses hacia nosotres, es un regalo de los dioses.

Mi ofrenda de hoy es una pequena danza de Exd, que es una de las
primeras energfas dentro del pantedn africano, es una energia que estd
relacionada con las puertas, con abrir portales como estamos necesitando
ahora, que estamos entrando a un nuevo portal; necesitamos abrir el ojo
interno para poder atravesar ese portal. Y qué mejor que a través de la
danza.

Muchas gracias una vez mds al equipo de GEMAA por ese encuentro,
infelizmente no puedo estar personalmente por causa de la danza, pero
felizmente porque estaré bailando justo en ese momento. Como la vida
estd en un baile constante, ahi estaré yo bailando mientras ustedes estdn
acd hablando de la danza, y me gustaria ser parte de alguna forma asi que
filmé este video. Es un placer poder compartir esta pantalla con Vera,
Leda, Laura, Cecilia y todo el equipo que estd ahi. Agradezco por poder
compartir con ustedes este momento, aunque sea virtual. Les mando un
beso grande.

|34



Valdir Silva

Licenciado en Danza por la Universidad Federal de
Bahia, se formé ademds con Mdrio Gusmdo, mestre
King, Augusto Omolii, Armando Pequeno, Reginaldo
. Flores y otros artistas. En 1986 viajé a Estados Unidos
" para participar del programa de intercambio cultural
il . de Partners of the Americas. T7abajé en ese pais junto
con Susana Martins y Clyde Morgan. Dicté diferentes
cursos sobre danzas afrobrasileiias en Nueva York y, en Nueva Jersey, cred las
companias de danza Axé Brasil y Dance-Drum. Desde 1991 hasta el arno
2022, residid en Argentina y dictd clases en diferentes centros culturales y
universidades del pais. Ademds, cred y dirigié en el pais distintas companias
de danza con las que propuso miiltiples espectdculos. Estrend su diltima obra
Matria. Un suefio con las rosas negras en el asio 2021, con el apoyo del
Gobierno de Rio Negro. Desde el 2023 hasta la actualidad se encuentra resi-
diendo en Fortaleza, Brasil.

Obra: Natural Mystic

Epa Babd.

Nacer en Salvador, nacer en el barrio, o en el gueto, como deci-
mos, es algo muy potente. Porque lo primero que aprendemos como
afrodescendientes es la palabra “no”. La palabra “no” te va persiguiendo
como si fuese una sombra, al punto que uno deja de creer en las po-
sibilidades. Y ésa es una de las cosas que me marcé toda la vida, y me
motiva a la creacién de todo lo que yo hago. Es como una forma de
que el “no” inicial sea “si”, porque “no” es “si” y que no venga disfraza-
do, porque “no” es “si”. Entonces en toda mi obra y en mi desarrollo
artistico, busco mandar un mensaje para la comunidad de los barrios
de Bahia, de Brasil: que el “no” puede ser “si”, y que podemos hacer y

35|



que podemos inspirarnos y que podemos crecer. Y eso es una cuestion
de un objetivo concreto, y eso me motiva a hacer este solo, por ejemplo
[se refiere a la obra Natural Mystic].

Para mi es muy importante en el proceso la presencia de la voz de
mis maestros, de Clyde Morgan, Mestre King, Armando Pequeno, de
Mirio Gusmao, que fue con quienes empecé a tener el primer acerca-
miento profesional con la danza. En este proceso esa voz va guiando,
va diciendo “bueno, eso podés, si vas a levantar la pierna, si vas a saltar
tenés que usar tal musculatura como para que vayas un poco mds arri-
ba...” Y como didlogo senti la entrega del cuerpo, en relacién con el
espacio, en relacién con todo lo que la naturaleza nos ofrece, como la
fluidez del rio que te deja claro que es posible a través de la fluidez, de la
cosa suave, que también podés vencer, también podés llegar lejos. Esa
es una de las cosas en ese didlogo que para mi estd presente.

Con respecto a la simbologfa, nosotros que nacemos en una villa,
en una favela, lo primero que aprendemos es esas palabras africanas que
dice la abuela: atrds de Dios que acompana estd la figura de Oxald, cla-
ramente en nuestra cabeza. La mirada de Oxossi, la mirada de la bis-
queda, la mirada de lo voy a conseguir porque estoy mirando muy atento.
Estos elementos de los orixds es como que se incorporan o se revelan
a través de este cuerpo que tiene claro qué va a conseguir, y entonces
usa esa esencia que tenemos adentro. Ms alld del criterio estético, para
nosotros, aprendemos muy temprano que el dia viernes es el dia de
Oxald, y que Oxald es el gran padre, el gran gufa, el gran papa, el gran
gurt de los orixds. Entonces ese blanco es como tener la presencia del
xiré, y en el xiré es como tener todas las cosas juntas, potenciadas, y que
te llevan. Y eso ha sido fundamental a cada momento que voy a crear
un espectdculo.

El nombre Natural Mystic me hace acordar a la potencia que ha sido
y que todavia sigue siendo Bob Marley y su mensaje. Natural Mystic es
el misterio que tenemos de resistencia, porque imaginate que nosotros
somos sobrevivientes cada mafana que despertamos en una villa, en
una favela en Brasil. Es como celebrar la vida misma, porque hoy por
hoy entran la policia y la milicia adentro de las favelas y salen matan-
do a las personas negras, matando a la juventud negra. Entonces es el

|36



misterio de que podemos resistir, podemos seguir y podemos vencer y
pasar adelante, como hemos tenido pruebas ahora en las olimpiadas,
que sale una favelada y gana una medalla de oro o de plata. Entonces
esos elementos de la supervivencia nuestra en el Brasil racista, clasista y
machista, en donde las mujeres negras fueron siempre pensadas como
reproductoras de mano de obra barata, reproductoras de nifos para ser
asesinados y ese tipo de cosas... es muy fuerte.

Natural Mystic es mi presencia y creacién, porque cuando bailo, yo
tengo en mi cuerpo a Mestre King, a [Augusto] Omold, tengo a Clyde
Morgan, tengo a Ismael Ivo, a toda esa potencia negra de Brasil que nos
empujé para adelante. Esa gente que decia “vos podés, podés, podés...
estds saltando poco, saltd mds arriba” y que hizo que uno descubra su
potencia, su propia danza, su propio ser, a través de esta grande cadena
que son y que han sido nuestros ancestros, con este misterio de fe que
nos pasa al cuerpo con esa posibilidad de poder vencer. Entonces para
mi Natural Mystic tiene todo ese potencial de historia de resistencia
negra, de nuestra querida Bahia, de nuestro querido Brasil. Ese es el
mensaje para nuestra juventud. Gracias.

371



Cecilia Benavidez

Docente, bailarina, acunada en las danzas de Matriz
Afro y en los abrazos de Ixs maestrxs en los caminos en
Bs As., Uruguay, Cuba y Brasil. Artista en construccion,
andamiada en las experiencias grupales de Oduduwa y
La Chilinga. Guiada fuertemente en el sentir, el pensar
y el accionar que son parte de una misma cosa. Formd
parte del grupo lyamba, propicié los espacios para la
creacidn de los grupos Imales, Santo y Pagano y sus facetas.

Con el axé de los Orixds y la memoria de donde crecid, ha sabido con-
quistar batallas y aprender de las que ha perdido. Bajo esas protecciones y el
apodo de “la negra’, ha atravesado espacios bailando con las espadas de Ogum
en las calles embanderadas por la Memoria, la Verdad y la Justicia ¢ “Iyeyas”
en rondas dentro de algunas cdrceles federales. Anclada en el convencimiento
de que la herencia afrodescendiente la anida, camina y baila en las escuelas
piiblicas intentando despertar y entramar memorias.

La siguen acompanando muchas preguntas de quién es y de lo que hizo,
pero una certeza: que las memorias arden en el presente de los cuerpos y que lo
colectivo es la posibilidad de transitar lo incierto. Lardye!

Obra: Habitaciones

Hola, una saluda como la primera vez porque sabe que hay un montén de
gente que estd viendo. Y bueno, entonces una vuelve a saludar para todos
esos y esas que no podemos ver, pero que sabemos que estdn ahi. Y no sélo
en el chat, sino todos los otros que nos acompanan que estdn ahi. Antes,
cuando ustedes estaban viendo el video, compartia con las companeras y
los comparfieros acerca de la potencia de uno segtin de dénde uno viene.
Este video, Habitaciones, de algin modo es como el tratamiento del
archivo, traducir el archivo, sobre cémo hacer para que aquella memoria,

|38



aquellas cosas que sucedieron, sean potentes en este presente. Y ademds
me requeria, como me suele pasar, la ayuda de otres. Este video es produc-
to de... es un instante, de un momento de una obra que fue pensada en el
2015, donde me atravesaban algunos orixds y sentires. Cuando VAnia trafa
esta idea de sentir, creo que desde el primer momento de aquellas clases
con Telma Meireles y Concepcién Soares fue una catarata de sentires, y
eso lo agradezco profundamente. Y esos sentires fueron los que llevaron
a la construccién de este video: cémo volver al archivo, a ese lugar que
sucedid, cdmo traerlo en presente, conmovida por un presente que como
todos sabemos es por momentos muy doloroso, por momentos muy inso-
portable. Y que tal vez lo soportable de eso son las memorias de esos otros
y otras y otres que nos atravesaron en el cuerpo, en el cuerpo concreto y
palpable, en ese cuerpo que nos sostiene, digo yo. Se me venian muchas
imdgenes relacionadas a la muerte. Hoy Leda cuando arrancaba hablaba
“del pasaje de mi madre” y creo que las Danzas de Orixds me hicieron
entender que encontramos modos de encontrarnos con esas muertes.

Hace unos meses nos encontrdbamos el 24 de Marzo en una plaza y
me encontraba diciendo eso, en este tiempo fue un modo de mirar a la
muerte, de mirarla a los ojos y decirles vamos, vamos por aci.”’ Estaba
Omold, estaba lansa, estaban esas gestualidades de lo afro que siempre me
conmovieron, esas gestualidades que tienen que ver con de dénde venimos,
como el jinkd"' —en ese video algo de eso tenfa que ver— que es de donde
vengo, como decia Valdir. Vengo de la provincia de Buenos Aires, vengo
de intentar ver c6mo alguien accedia a estos lugares, cuando era como mal
visto, donde todo lo que hacfamos no habia palabra para definir, donde no
habia lugar para la danza —en lineas generales estoy diciendo—, y mucho
mds en relacién con todas las expresiones afrodescendientes.

Las imdgenes que intentaba poner en el video son eso, como otros
cuerpos todo el tiempo en mi, siento que habitan otros cuerpos, otras his-
torias. Y a lo largo de todo este tiempo, lo voy a traer a Exi nuevamente
—Lardye—, porque Isa Soares hace muchos afios me dio la posibilidad,

10 Nota de la edicion: Se refiere a las movilizaciones por el Dia Nacional de la Memoria,
por la Verdad y la Justicia, en donde participa el Colectivo Danzas Afro. Ver mas en Picarel,
Paula Inés (2025). Historias bailadas. Memorias y significaciones de las danzas afro en Buenos
Aires. Buenos Aires: Ed. de la autora, pp. 279-308.

11 Movimiento de rebote de los hombros caracteristico de la danza de simbologia de
orixas. Ver mas en Picarel, Paula Inés (2025). op. cit., pp. 121; 156.

39|



bailando orixds, de bailar Exti en la calle, en homenaje y en resistencia.
Hoy Vinia usaba las palabras ancestralidad y resistencia, también muchas
veces. Nosotras tuvimos la oportunidad —digo nosotras porque muchas
de las companeras que estamos acd fuimos parte de eso—, baildbamos
para homenajear y denunciar que un compafero afrodescendiente habia
sido asesinado por la policia, justamente por ser un militante, nada mds,
y por ser negro.'” Entonces en esa experiencia que fue Kalakan Giié" sali-
mos a la calle y ahi bailé Ext; Isa en ese momento me dijo “vos tenés que
bailar Exd”. Y a partir de ese momento siento esto, lo digo ahora ;no?, en
ese momento no era muy claro. Cuando terminé de bailar y me senté en
Plaza de Mayo me vibraba el cuerpo como algo de lo que aparece en ese
video; ese vibrar, ese sacudir, que para mf{ es un sentir-pensar, se repitié en
cada uno de los espacios que sentia que entrdbamos a mover. Por eso digo,
también el video es ese habitar: habitaciones, lugares posibles de ser, fue
Plaza de Mayo con ese lugar de la construccién, y volver a poner a traer
nuestras memorias que son tan significativas. Digo, soy eso, yo, ustedes,
nosotras, somos parte de esa memoria de lo que significaron los 30.000
desaparecidos en la dictadura militar. En la cdrcel donde justamente estd
llena de aquellos para quienes el “no” fue mds fuerte que el “si” como decia
Valdir. La escuela, como ese lugar donde no se hablaba de lo negro; o el
jardin de infantes cuando una vez jugdbamos con una pelota con una nifia
y habldbamos del mundo y me dijo: “ah, en el mundo hay algunos de pelo
10jo y otros son negritas como vos .

Para mi esos relatos, esas historias, esos lugares, son cuerpos que habi-
tan en mi, como mis maestros, maestras, maestres a lo largo de todo este
tiempo. Cuando hablo de maestros también hablo de mis compafieras de
trayectoria, de Oduduwd, en La Chilinga... no sélo los maestros como
Telma que abrieron ahi, o Augusto Omold que abria y decia: “ellos fueron
esclavizados y la resistencia de esa historia estd en los cuerpos”. Eso es la

12 Se refiere a José Delfin Acosta Martinez, activista y gestor cultural asesinado por la
Policia Federal en un episodio de violencia institucional racista. Puede consultarse mas
sobre la historia de su importantisimo rol como impulsor de cultura afro en Buenos Aires,
su asesinato y el posterior activismo en su memoria y por pedido de justicia en Picarel,
Paula Inés (2025), op. cit., pp. 186-190.

13 Comparsa de candombe creada por Angel Acosta Martinez en 1997 en homenaje a su
hermano asesinado por la policia. Ver mas en Picarel, Paula Inés (2025), op. cit., pp. 192-
198.

| 40



construccién de lo posible, que nuestros cuerpos son la construccién de lo
posible y ahi estoy profundamente agradecida por haber experimentado
eso en el cuerpo y no poder dejarlo mds.

Por eso ese final creo que es en proceso, como dirfa [Marcela] Gayo-
s0; eso nunca estd terminado, siempre es un proceso, es un presente. En
este video, esa idea de esos cuerpos cubiertos es para mi hablar de esos
otros cuerpos que estdn ahi. Ese cuerpo cubierto son un montén de otros
cuerpos que estdn en uno y que nos permiten que sigamos construyendo.
Porque atn cuando dejemos de estar acd vamos a seguir construyendo.

Estoy profundamente agradecida, gracias por esto, yo sé el esfuerzo
que lleva siempre esto, sé que muchas de las personas que estdn escuchan-
do son parte de esto, aunque ahora no las podamos ver.

Sélo quiero leer un pdrrafo final de Adolfo Colombres que es un an-
tropblogo que se dedicé a investigar mucho sobre las expresiones en Ar-
gentina, en Corrientes. Tiene un libro muy interesante donde dice algo
sobre la magia, pero la magia como ese lugar de emociones intensas, como
un lugar interesante, vivo, vital, de emociones. Entonces dice —y es un
poco lo que pensé en este tiempo—: “la funcién de la magia es ritualizar
el optimismo humano, reforzar su fe en la victoria de la esperanza sobre el
temor. Es el prevalecimiento de la estabilidad sobre la incertidumbre, y de
la confianza sobre la duda, de la euforia sobre el pesimismo”.

Creo que es algo de eso, creo que son tiempos de euforia, creo que
son tiempos de seguir bailando estos orixds queridos para seguir pensando
lo posible en esta Latinoamérica tan hermosa y sabia. Muchisimas gracias.

41



Marcela Gayoso

Docente, bailarina y coredgrafa. Posee una amplia for-

A=\ macion, que incluye danza cldsica, contemporinea,

. capoeira, danza afrobrasilena, afrocubana, afrorrio-

b platense, teatro (actuacion y direccion), canto, yoga. Se

b formé con maestros como Isa Soares, Mestre King, Au-
, gusto Omolii, entre otros.

¥ vV - Fue coordinadora del Grupo Oduduwa, de la

compania BADA — Buenos Aires Danza Afro, y del Grupo Iyami Eleye.
Da clases de danzas afro en dmbitos piiblicos y privados. Participé en congre-
sos como expositora y bailarina y tiene articulos publicados. Es directora del
Proyecto 1lé Cultural, espacio de difusion y transmision de artes escénicas de
origen afro dentro del cual organiza clases, jornadas y seminarios nacionales e
internacionales de danza y percusion.

Obra en proceso £n camino + trailer de lyami, mi madre.

Muchisimas gracias por la invitacién, por crear el espacio, a GEMAA y
a todo el equipo, por hacer posible este encuentro —que siempre son
muy necesarios, pero en este momento creo que bastante mds—, y po-
sibilitar este compartir entre les colegas y entre el publico también, que
estd siempre. Es un lugar de compartir experiencias mds que otra cosa.
También quiero agradecer a mis maestras y maestros: Isa Soares, que fue
mi primera maestra, a Augusto Omold y Mestre King. Después vinieron
muchos otros, pero ellos tres me marcaron no solamente con su ensenanza
sino con su apertura, porque me han hecho parte de sus pricticas, me han
abierto camino, me han dado un lugar y eso es para mi es invaluable.
También gracias a toda la gente que me acompana desde hace mu-
chos anos, alumnas, alumnes, amigas y colegas. Sin estar en contacto todo
el tiempo nosotras generamos una red muy potente, muy poderosa, en

|42



donde nos juntamos para determinadas cosas y jpbum! se arma un mundo
ahi. Creo que las energfas de todas las que estamos acd y de los que estu-
vieron antes son las que nos acompanan todo el tiempo —como decia acd
mi comadre [por Cecilia Benavidez]—: esos cuerpos que no vemos y que
estdn. Asi que agradecida por siempre a los que no vemos también.

Tengo que hablar de los trabajos que presenté. Acd hay dos momen-
tos casi opuestos. Sobre el trabajo en proceso que se llama En camino, lo
que me ha movilizado a crear fueron mis amigas. Yo estaba casi imposibi-
litada, me sentia imposibilitada de poder hacer y presentar algo para este
evento. En primer lugar, por la situacién que estamos viviendo, que trae
ya muchas dificultades. Y, por otro lado, porque hace mds de no sé ya cudn-
tos afos que no bailo. Y acd yo les tiro la pregunta a las colegas, ;no?, cémo
hacen, coémo hacemos para conciliar estas funciones que son la docencia,
la direccidn, con el ser bailarina, actriz, etcétera. En mi caso me ha sucedi-
do que la bailarina quedé totalmente relegada, y es muy fuerte, de un dia
para el otro, decir “bueno, voy a bailar, voy a hacer esto, voy a mostrar...”
cuando hace afios que no hay un proceso creativo que asuma para un tra-
bajo propio. Entonces, sinceramente, en este trabajo lo que me movilizé
a crear fueron mis amigas, que me han sostenido y me han acompanado
para poder hacer esto que salié un dia, porque hasta tltimo momento era
muy dificil. Asi que agradezco acd el apoyo, y realmente es un trabajo en
proceso porque no puedo hablar de proceso creativo. En realidad, estd en
una primera fase que es el inconsciente puro. Si hay algunas elecciones de
las que puedo hablar como la musica, por ejemplo, que me gusté la idea
de que sea un ritmo que es medio zamba, una cancién moderna pero que
tiene tonos folcléricos; y la letra, lo que dice. Algo que a mi me estimula
mucho siempre es la musica.

Hablando de En camino bésicamente ese es el proceso creativo, ab-
solutamente de las tripas, y ahora vendra el proceso de seleccién y toda la
parte mds racional. Con respecto al otro trabajo, lyami, mi madre, ahi si
hay un gran proceso, porque es un trabajo que nacié hace mucho, muchos
afios atrds en un taller de produccién, y que después volvi a retomar con
un nuevo taller de produccién, y que terminé siendo una obra. Justo coin-
cidié con el momento mundial de lucha feminista, en la que hablamos de
las problemdticas de las mujeres y la lucha de las mujeres, sobre todo con
respecto a la violencia de género y la discriminacién.

Sobre ese trabajo también quiero agradecer mucho a todo el equipo, a

43|



todo el grupo que me acompafid, que nos acompafiamos, porque ha sido
gran parte de ese trabajo la creacién y produccién grupal también, en coo-
perativa, con todo lo que eso significa. Es un trabajo que tocé fibras muy
sensibles, nos dimos cuenta de que de alguna u otra manera todas pasamos
en algiin momento por una situacién dificil por ser mujeres, y en el que
también hay mucha, mucha tripa. Creo que en mi caso a mi me guia lo
sensible, me guia antes que el pensamiento, antes que la elaboracién: antes
que todo eso me guia el sentir. Como dijo Vania, como dijo también Ceci,
ese es mi timén; después, pero mucho después viene la elaboracién y todo
eso. Pero para mi primero es la sensacidn, y es el cuerpo primero, es el
movimiento, qué nos pasa con lo que sentimos, y después la elaboracién.
La simbologia de los orixds dialoga todo el tiempo, no hay un momento
en el que diga “bueno, ahora es otra cosa”. No, los orixds para mi también
son mi gufa y mi timén, por mds que los rearme y desarme, y a mi me
gusta mucho fusionar el mundo de los orixds con otros mundos y que los
otros mundos también intervengan el mundo de los orixds. Porque a los
orixds yo los veo en todas partes, los veo como aspectos de lo humano, y
es imposible para mi separarlos de la vida y de la creatividad.

En relacién con la cuestién de los criterios estéticos, los de lyami, mi
madpe, tienen mucho que ver con la estética de origen afro; a mi me gusta
mucho incluir todo lo que sea estética afro dentro de las obras que hago.
Como hace unos cuantos afios vengo elaborando y trabajando sobre el
concepto de reciclado, esa obra tiene, en la escenografia y en el vestuario,
materiales reciclados. El proceso de creacién tiene varias etapas, son pro-
cesos largos, laboriosos, procesos muy comprometidos en todo sentido, en
un sentido técnico y en un sentido personal de las integrantes y mio. Y de
paso las quiero nombrar, por favor. Quienes han este estado en la obra son
Patricia Sande, Silvana D’Aversa, Lorena Tapia Garzén, Nadia Gonzélez
Villarroel, Cecilia Ramirez, Ana Chibdn y Violeta Schneider, y en la esce-
nografia Rosalba Zéccali, Haske Design en iluminacién y Diego Carrizo
que hizo el hermoso tréiler, a todos muchas, muchas gracias.

| 44



Carla Grosso

Bailarina, Docente e investigadora del movimiento.

Nacié en Salto, Bs. As., donde obtuvo su formacion en
. danza cldsica en el Instituto Terpsicore en 1986, e inte-
g76 el ballet de Salto bajo la direccién de Graciela Mar-
colini. En 1990 inicié su formacion en la ciudad de
Buenos Aires con importantes maestros en cldsico, Jjazz
y contempordneo. Integrd el ballet municipal del teatro
Roma de Avellaneda (dir. Daniel Galvé, 1992-1997). Entre 2002 y 2008
realizd los programas de formacion de verano de la Escuela de la FUNCEB
en Salvador de Bahia, Brasil, perfecciondndose en danzas de orixds y técnica
Silvestre con Rosingela Silvestre, Vera Passos, y Mestre King. Cada invierno
entre 2005 y 2007 se formd en jazz y contempordnea de la escuela Dance
Area de Ginebra, Suiza. En 2006, Ismael Ivo, director artistico del Festival
ImpulsTanz de Viena, Austria, le otorgd una beca para estudiar en dicho fes-
tival. En Ginebra, conocié al maestro y coredgrafo de Benin Koffi Kokd, quien
le posibilité la apertura a todo el universo de las danzas y ritmos de Benin y
su conexion con las danzas de la didspora africana en América, tras lo que
incorpord estudios de danzas de Haiti y Cuba. En 2014 fue seleccionada para
realizar el primer workshop internacional en Técnica Acogny en la Ecole
des Sables, en Toubab Dialaw, Senegal. Carla Grosso did clases regulares en
la sala Open Gallo de la Ciudad de Buenos Aires durante veinte anos conse-
cutivos. Comenzd enseniando Técnica Silvestre y luego sumd clases de afro con-
tempordneo y talleres de investigacion. Dicté seminarios en Argentina, Chile,
Uruguay y Suiza. También organizd diversos seminarios internacionales en
Buenos Aires para la maestra Rosingela Silvestre (Brasil), y los maestros Evens
Clercema (Haiti), Luiseli Roblejo (Cuba) y Everaldo Pereira (Brasil). Desde el
ano 2000, junto con su colega Luanda Mori, cred el proyecto LinkDanza en
Buenos Aires, dedicindose hasta la actualidad a la enserianza, investigacion
y creacion. A partir del 2012 incorpord a su trabajo su pasion por las imd-
genes estdticas y en movimiento estudiando técnica, composicion, narracion y

45|



edicion fotogrdfica en la escuela Nikon de Buenos Aires y con fotdgrafos como
Fabidn Trapanesse, Maxi Oviedo y Chino Albertoni, entre otros. Finalmente
llevé su obra al terreno audiovisual tomando para componer, como vehiculo,
Jformas y cualidades de arquetipos femeninos en escenarios naturales.

Obra Lenguaje (fragmento), de Rosangela Silvestre
Obra Gira, de Carla Grosso

Buenas noches a todas y a todos. Estoy muy contenta y muy emocio-
nada por este encuentro. Recién habldbamos de lo que es la danza sin
encuentro: no hay danza. Para mi al menos es asi y estoy gozando de este
encuentro-danza que se estd dando esta noche con colegas tan importan-
tes, que me pone muy, muy emocionada y muy orgullosa. Estoy tratando
de pensar y religar algunas palabras que fui escuchando esta noche, desde
que arranc6 Leda hablando del pasaje de su mam4, Valdir hablando de la
potencia de Salvador de Bahia, una tierra amada por mi; de la sensibili-
dad, de la lucha y la resistencia que hablaba Vinia; de lo que dijo Marce,
cuando parece que no hay lugar a dudas, los orixds estdn en todas partes.
Y creo que es asi, yo me vinculé con el lenguaje de los orixds tal vez
un poco al revés que la mayorfa. Venia de la danza cldsica, de formas de
expresion de danza que tenfan que ver con otra historia. Y no puedo dejar
de mencionar hoy a Rosﬁngela Silvestre, mi maestra, mi guia, mi mentora.
El primer fragmento que presenté es Lenguaje, una obra de Rosingela, y
que fue como el inicio de todo lo que desencadené después la técnica Sil-
vestre, su ensefianza, su transmision. Cuando hice contacto con esa obra
a mi se me abrié todo el universo al lenguaje de los orixds, mediante esa
obra especificamente que habla de la busqueda espiritual, de iniciados y
de los que van a iniciarse, describiendo circulos misticos para encontrarse.
Y fue tal la potencia que senti en eso que no pude mds que sumergirme en
estudiar y profundizar ese universo. Y asi fue como diez afos de mi vida
transcurrieron viajando asiduamente a Salvador de Bahia, a la fuente, lo
que termind siendo mucho mds que la danza y la musica. Sino como pasa
siempre con la danza, ;no? los vinculos que se generan de la danza —eso
es la mayor riqueza, creo que es mi mayor capital hoy—, y a través de la
danza son para toda la vida y para todas las vidas que vienen después.
Pude sentir esa potencia en Salvador, y la conexién con ese lengua-

|46



je. Yo al principio tenfa mucha reticencia porque decia: aparentemente,
culturalmente, era algo ajeno para mi, totalmente ajeno. Y digo aparen-
temente porque tal vez también eso ajeno termind siendo la busqueda de
mi misma. Cuando una empieza a sumergirse, a investigar, a profundizar
con el respeto y el compromiso que una tiene con cualquier tradicién, te
das cuenta de que entrds en un camino que termina siendo la bisqueda de
vos misma. Porque ese vinculo con eso que es aparentemente ajeno, es lo
que te define mds a vos, es lo que te termina identificando a vos. Y a mi me
ayudé a definirme en muchos sentidos. Asi con la técnica Silvestre segui
muchos anos, ensefidndola en Buenos Aires con clases regulares. Después
la vida me fue llevando por otros viajes y otros caminos, y empecé a dar
talleres de investigacién que fueron la semillita de mis procesos creativos.
Estoy eternamente agradecida a mis alumnas de esos talleres de investi-
gacién, porque de ellas aprendi todo a lo largo de estos veinte afos de
ensefanza que llevo en Buenos Aires; esos espacios sagrados, sobre todo
los sdbados, que eran rituales mdgicos. Ahi empezamos a amasar lo que
fue cada semillita de cada obra, de cada trabajo creativo, con el aporte de
cada una, profundizando, investigando, trayendo propuestas, ideas, no
solamente lo que yo proponia. Siempre los procesos creativos empezaron
en esa instancia de una sala de clase, como una especie de laboratorio,
y después yo sumé un poco mi pasién por la fotografia y dije: necesito
empezar a crear en términos de cuerpo e imdgenes en movimiento. En-
tonces quiero experimentar con lo audiovisual, y yo tengo pasién por la
Patagonia, de costa a cordillera —amo la Patagonia—, he dado muchos
seminarios por alld en distintos lugares, y empecé a recorrerla y a meterme
y senti eso, senti la potencia de los elementos de la naturaleza, la potencia
de muchas formas y arquetipos. Y entonces empecé a producir audiovi-
sual en determinadas locaciones que iba sintiendo que eran especiales, y a
trabajar esos arquetipos ahi. Como ver todo el dominio que tienen estos
simbolos en el cuerpo, recorrer la textura, los colores de todos ellos, en un
cuerpo que es en transicion, que estd en transicion.

Y el segundo video, Gira, que ya corresponde a esta época y es el pro-
ducto de este tipo de proceso creativo, para mi fue un pequefio homenaje
de cuando volvi de Africa, cuando estuve en Senegal, en Toubab Dialo, en
la Ecole des Sables, un lugar donde senti que tenia que hablar un poco de
esa liviandad que también senti en Salvador, que no todo era cargar el peso
de la crudeza, de lo ancestral. Que se podia vivir esa ancestralidad desde

47|



un lugar de liviandad, desde un lugar de leveza. Y fue como un pequefio
homenaje a ese viaje que me dejé una transformacién enorme, fue como
resetear todo lo que yo venia haciendo de antes desde la técnica Silvestre
hasta la actualidad. Empezar a buscar, a abordar el universo poético de
cada uno, para encontrar una propia voz de expresién. Aparte, entendi
después de ese viaje a Africa que la tradicién no es algo fijo, no es algo esta-
tico, sino que es algo que estd en continua evolucién, y que esa evolucién
se da en cada uno, que con el compromiso que va asimilando esa tradicién
lo va transmutando en su propio cuerpo.

Asi que eso es un poco mi recorrido, o lo que cuentan un poco estos
pequenos videitos de mi historia.

En este tiempo de pandemia donde estamos también reaprendiendo,
lo que habldbamos recién, a ver estas nuevas formas de vincularnos, estoy
como en un parate y diciendo “bueno, qué va a salir de todo esto”. Yo
creo que va a salir algo grandioso a nivel de creacién y de danza. No por
mi, lo digo por todos acd, por todas, siento que pasada esta instancia, de
momentos de mucha oscuridad, creo que van a salir cosas maravillosas y
grandiosas. Se va a potenciar todo eso. Gracias por la invitacién.

|48



Wanda Migelson

Bailarina y profesora de Danzas de Matriz Afro (afro-
brasilenas y afrocubanas).
Estudié danzas afrocubanas con Alberto Bonne Sdn-
chez, Iliana Mesa Martel, entre otros, y danza afroyoru-
ba con Isa Soares, Augusto Omolii, Claudio de Oliveira,
Liuva Caballero, y Yonel Blanco, entre otrxs. Fue inte-
grante de varias agrupaciones como Oduduwa, Sense-
maya, lyamba, {Somos!, Son de Cuba, entranSe y actualmente Tamboreras
Exaltadas.

Dictd clases en varios Centros Culturales, y seminarios en Chile y en el in-
terior del pais. Actualmente continiia dando clases en el partido de Exaltacion
de la Cruz, Provincia de Buenos Aires.

Obra: Inspiracion

Buenas noches a todos, todas y todes. Inicialmente quiero agradecer de
corazén este espacio, esta convocatoria. Me honra mucho estar con tantas
maestras y maestros maravillosos. Asumo que me pone un poco nerviosa
hablar, pero es un placer total. Y agradezco mucho también, en el contexto
que estamos viviendo, cémo me llegé la invitacién.

Yo estaba con las manos en la tierra, en la huerta ahi plantando mis
plantines, en mi contexto actual asf con la naturaleza. Y la verdad que me
emociond y me dio un impulso muy amplio y estimulante para crear. Por-
que en estos tiempos, donde me dejo llevar mucho por lo que voy sintien-
do —mds en invierno—, hice como un paréntesis del foco de la danza.
Mas esta invitacién me motivé mucho, y dije, es una gran oportunidad
para generar, para crear, para sacar lo que estoy haciendo en estos tiempos.

El recorrido que transité fue en varias agrupaciones y clases y viajes
también hermosisimos, y hace diez afios vivo en una zona mds campestre,

49|



donde la naturaleza me abraza constantemente. Es la que en los procesos
creativos me inspira, esencialmente, y simplemente, ¢ inmensamente, la
naturaleza. Desde lo personal y artistico es desde las clases con lo que mis
estoy expuesta a brindar en cuanto a la danza, no tanto en especticulos
y creaciones teatrales para mostrar. Estoy mds dedicada a la docencia y
también a compartir la inspiracién, compartir la danza desde los circulos,
desde las rondas, desde volver al placer del encuentro.

En estos tiempos el encuentro es eso, nos da la oportunidad de cons-
truir de diferentes formas, como lo virtual. Que también agradezco un
montén, porque me ha brindado acercarme a mujeres de todo el mundo
también, y mayormente mujeres que bailan conmigo. Siento que mi pro-
ceso de creacién e inspiracion es lo grupal, que esencialmente nace desde
lo individual, desde ese sentir inicial como dijeron muchas y muchos, que
es la chispa: escucharme y encontrar en soledad y reconocer mi cuerpo y
reconocer mi sentir y qué quiero expresar.

La naturaleza es mi inspiracion, los cuatro elementos; los orixds y sus
arquetipos son las llaves, el lenguaje mismo que en cualquier dmbito de
creacién estdn presentes. Estoy fusionando con otras actividades la danza,
donde el circulo nos une en conexién con nuestro cuerpo y con un tra-
bajo mds energético. Agradezco tanto el lenguaje de orixds... que a veces
quiero abrirme a otras cosas. Pero es como el ABC que tengo para poder
crear, desde ahi parto; después me abro hacia otros lugares. Pero es el ABC
donde veo que desde diferentes culturas se habla de lo mismo, nada més
que nosotros traemos esta gestualidad tan bella, tan vasta de expresién, de
fuerza, de sutileza, de colores, de sentires... que bueno, al transmitirlos
a otros dmbitos que no son esencialmente clases de danza afro sino estos
encuentros més energéticos de conexidn, de abrazo a la vida, estoy super
agradecida por haber encontrado este camino que a mi me abrié el mundo
de otra manera. Empecé a descubrirme, como decia Carla; eso ajeno ya
estd acd [dice senaldndose el pecho]. Es concebir que no es ajeno, somos
uno, y cuando ampliamos ese concepto de las energias, de arquetipos, de
cada orix4 o de cada elemento, estin en el cotidiano.

Yo ahora me dedico también mucho a la cocina, estoy cocinando y es-
cucho musicas que son mi base de inspiracién y detonante; y bueno, estd
ahi la danza misma de ese orixd cocinando, danzando... y que después si
va en limpio a un proceso creativo donde ahi viene la mente ordenadora.
A veces tengo que luchar con esa mente, traigo mis espadas de Ogum

|50



porque a veces me limita esa mente. Entonces hay que traerla como aliada
y en equilibrio para poder compartirla, guiar y crear en grupo, en ronda,
desde lo mds simple. En estos tiempos tan exuescos pareciera, ;no? porque
un dia estamos con una perspectiva y al otro dia podemos estar abajo;
estamos todo el tiempo surfeando la ola, con revolcones y de repente un
poco de brisa que te inspira el alma y te hace ver mejor el horizonte.

La obra también fue un desafio para mi, y estoy muy agradecida de
Alejandra Vasallo' que estd viviendo acd, es vecina mia de la zona; yo
estoy por Exaltacién de la Cruz en provincia de Buenos Aires. Estoy muy
feliz que mi hermana, amiga, compafiera, me haya tomado las imdgenes
y me guia. Y bueno, es eso, poder expresar la inmensidad de la vida, de la
naturaleza, de los cuatro elementos, de los ritos, de volver a lo ancestral, a
lo simple, a las plantas y al poder de las plantas. Traer esos valores que hay
que sembrarlos y hacerlos florecer para que la armonia y el equilibrio en
este planeta siga para adelante.

Me dejo guiar mucho por las masicas que pesquiso en YouTube, se
van ligando los temas y asi de repente jpum! me aparece algo... y era jus-
to en el preciso momento que vino este Bori de Taind Santos, una grosa,
una brasilefia hermosisima que justo habia sacado de la cocina ese tema
y lo pude plasmar en el inicio, que justo es una ofrenda y homenaje a los
orixds. En cuanto a la escena es la naturaleza misma, los cuatro elementos;
y el vestuario fue también dejarme llevar desde el juego y la sutileza de que
venga una amiga y me regale el recicle de ropa, y justo hago asi [hace un
gesto] y estd el vestido para estar en el corto con los colores de Ext. Eso
queria decir: esa dualidad constante donde tenemos que encontrar el equi-
librio, es la vida misma, esa energfa que va en infinito, subiendo, bajando,
adentro, afuera, arriba, abajo. Estd siempre presente Eleggud, Exd, Lardye.
Siempre presentes estdn los orixds en mi vida. Y bueno, es mi simpleza
ahi en ese corto, con mucho amor, con mucho respeto, honrando todo el
camino recorrido, con todos los que me acompafaron y que me siguen
acompanando. Y eso para adelante, siguiendo para adelante: crear, com-
partir, a seguir sembrando y a danzar la vida. Muchas gracias.

14 Bailarina de danzas afro, integrante del grupo ya nombrado Oduduwa y realizadora
cinematografica. Ver mas en Picarel, Paula Inés (2025), op. cit., pp. 282-286.

511



Laura Rabinovich

Profesora Nacional Superior de Expresion Corporal egre-
sada de la UNA (Universidad Nacional de Artes, Bs.
As.), y desde hace 25 anos se desempena como docente
dentro del dmbito de la danza y la formacién para las
artes escénicas. Se formd como profesora de danzas afro
y danzas brasilenias en Salvador de Bahia y en Rio de
Janeiro, Brasil.

Desarrollé su actividad como docente de Danzas Afro en el C. C. Borges,
enel C. C. San Martin, en la Fundacién Julio Bocca, en el Instituto de Dan-
zas y Arte Reina Reech y en el Programa Cultural en Barrios del Gobierno
de la Ciudad.

Fue directora y coredgrafa de los grupos de danza afro Odé y Afro Gust.

A partir del ano 2011 dirige el drea de danza de La Asociacion Civil
La Bombocova y crea TRAM (1écnica de Raiz Afro para el movimiento),
un método de entrenamiento que se basa en las especificidades de la danza
afro como género.

En 2015 crea Afro Mama Dance — danza para bailar con bebés, a
partir de su experiencia como bailarina, docente y mamd.

Obra: Orixd de invierno. Simbologia de lo cotidiano

Me sumo a los agradecimientos, me parece que este tipo de jornadas son
increibles, no solamente para que nos juntemos nosotras, que tenfamos
muchas ganas de vernos, sino para que aparezcan las caras en esos relatos
que una cuenta, por ahi, en las clases, cuando cuenta anécdotas, de unio-
nes, con quiénes empezé a bailar... Me parece que es muy nutritivo para
otras personas también.

Lo primero que queria decir es que yo no soy de las primeras profeso-
ras de danza afro, vengo un poquito después, unos anos después. Y enton-

|52



ces... fundamentalmente voy a intentar con mucha firmeza no ponerme a
llorar, quiero agradecer porque todas las personas que estdn en esta mesa,
en este momento, son personas con las que yo he tomado clase y que
me inspiraron y me mostraron el camino de alguna manera. Falta por
supuesto Isa Soares, que es una persona que me ha marcado mucho, falta
Augusto [Omold], falta [Mestre] King, un montén de maestros que me
han marcado y mostrado el camino. Pero todas las personas que estdn en
esos cuadraditos [se refiere al Zoom] son todas personas con las que yo he
tomado clases, y me han ensenado, me han mostrado y me han abierto las
puertas para ir a jugar. Y eso también se los quiero agradecer. Porque para
mi es un honor, un orgullo, estar compartiendo este espacio con ustedes.

En segunda instancia, cuando lefa la orientacién para charlar hoy, se
me ocurrid arrancar por una anécdota que me marcé profesional y dan-
cisticamente para siempre, que es la siguiente: estaba en Bahia, ano 2004,
después de haber tomado muchas clases ya de danza afro y danzas brasi-
lefias. Yo ya trabajaba como profesora, daba clases en Buenos Aires como
profesora de danza afro. Entro en una clase de una profesora maravillosa
que se llama Edileuza Santos, en donde en un fragmento te proponian
improvisar de a una por vez. Entonces paso yo con toda mi gringuez, mi
blanquitud, e improviso pero con cierta seguridad, porque yo ya estaba
dando clases de danza afro y ya bailaba ;no? Termino de bailar, todo muy
bien, termina la clase, me estoy poniendo las zapatillas y se me acercan
una chica y un chico y en portugués me dicen: “nos encant6 cémo bailas-
te, es hermoso c6mo bailds, te lo querfamos decir”. Yo, imaginense, ;no?
“Gracias, muchas gracias”, respondi. Y pensaba, me estdn diciendo acd en
Salvador que es la cuna, la fuente, que qué bien que bailo. Inmediatamen-
te después dicen: “es diferente a cémo bailamos nosotros, pero nos encan-
t6”. Fue como un balde de agua fria: en ese momento me dije, “;cé6mo
diferente? ;qué hago yo diferente si yo hace montén de afios que estudio
para bailar, exactamente igual que esta gente?” Me fui cabeza gacha por
el Pelourinho y eso me llevé una reflexién muy fuerte sobre qué pasaba
que yo no bailaba como si fuera bahiana nacida en Bahia. Y me di cuenta
ese dfa que no era ni negra ni brasilefia, algo que era obvio para todos los
demds que me miraban, pero yo me di cuenta a partir de ahi, y empiezo a
ver c6mo bailar desde mi, cémo hacer esa reconstruccién desde mi lugar.
Y me empezd a pasar que yo trabajaba un montén, dando sobre todo dan-
do clases de danzas brasilenas de samba, y en aquel momento estaba muy

53]



de moda el Axé Music, y trabajaba en gimnasios, en estudios de danza y
demds. Pero claro, danzas brasilefias si, pero danza afro no. Entonces cada
vez que yo iba con la propuesta de dar danza afro era “no, afro no”, “es
raro”, “la danza afro es rara”, “a la gente no le gusta”, etc.

Y ahi me agarré la conviccién fuerte de que la danza afro tenia que
poder estar en cualquier estudio de danza, como estaba el flamenco, el
drabe, el tap, como estaba cualquier otra danza, y en eso estuve un mon-
tén de anos. Creo que ahora hay una apertura mucho mds grande hacia
lo que son las danzas afro, pero en ese momento empecé a entender cémo
el arte de origen afro es exactamente igual de discriminado y segregado
que las personas afrodescendientes. Queria contar esto porque me parecia
interesante poner en contexto, desde el ano 2000, 2000 y pico, a este mo-
mento donde la danza afro estd super expandida en un montén de gente
que baila afro. Y eso estd buenisimo, porque realmente tiene que ver con
que se produjo un cambio en ese lugar, porque si bien la discriminacién
sigue existiendo y las opresiones también, vamos de a poquito pudiendo
cambiar cosas y ganando terreno. No me querfa olvidar de decirlo.

Con respecto a Orixd de invierno, tiene que ver con esto que estuvie-
ron hablando las companeras todo este rato, como que los orixds estdn en
todos lados, no hay manera de no incluirlos en cualquier cosa que uno
haga. Yo no sabia que iba a estar Wanda cuando hice el video, y al princi-
pio aparece un Exu de cartapesta que lo hizo ella. Entonces, es como que
de a poquito va apareciendo esta creacién colectiva, que de repente una ni
sabe que estd creando con el otro, 3no?, que una ni sabe qué semillas dejé
en el otro, y a partir de ahi el otro empieza a poder crear y a poder produ-
cir. Me dio mucho vértigo armar este corto desde donde lo armé, porque
intervenia la palabra mds que la musica, y la palabra en castellano, y una
palabra que quizds no eran las palabras que estamos acostumbrados a es-
cuchar en un relato, sino que eran palabras que tenfan que ver con lo poé-
tico. Creo que en este momento de mi construccién como artista, tengo
la necesidad de incluir otros recursos para la poética, porque siempre senti
que la danza nunca dejé de ser poesia —digo, en mi caso—. Siempre pen-
sé la danza como una construccién poética y como un discurso poético;
que apareciera la palabra y que apareciera mi palabra en esta construccién
—es decir, que el texto fuera mio— para mi fue fuertisimo, y fuertisimo
de construir y de llevar adelante, tratando de no escuchar mucho si se lo
mostraba a alguien, o si lo decia trataba como de no escuchar; sabia cémo

| 54



queria decirlo porque aparte era escribirlo y leerlo y trabajar con bailar
sobre mi voz. Todo eso era muy raro; me pasé un poco lo que conté Catrla,
esto de que una viene en un proceso donde por ahi baila todos los dias,
pero no como intérprete, para armar algo, para construir. Y las Jornadas
me dieron la oportunidad de volver a pararme en ese lugar.

Y bueno, como dice el texto de la obra: me parece que uno puede bai-
lar desde todos los lugares, en presencia, desde todos los procesos, desde
los procesos de angustia, de alegria, desde los procesos orgdnicos, desde la
maternidad... Digo esto porque es una busqueda de los tltimos anos que
para mi es muy importante, yo no podia hacer otra cosa como mama que
no fuera bailar. Es decir, es lo que hice toda la vida, cuando era muy joven-
cita hice una ecuacién matemdtica que arroj6 que la cantidad de horas de
danza era directamente proporcional a las horas de felicidad en mi vida, es
el lugar donde la busco. Entonces era imposible dejar eso ahi; y después
un montén de otras cosas que se descubren bailando con los bebés y con
los nifios. Creo que la danza les da un montén de posibilidades y de herra-
mientas a las nifieces para poder construir su cuerpo desde otro lugar, po-
der construir su corporalidad lejos de los prejuicios, lejos de los patrones
de belleza hegeménicos, lejos de un montén de cosas... Y apropiarse del
cuerpo y de la expresividad de ese cuerpo me parece super importante. Por
eso también traje esto de que era maestra de adultos y de nifios —por mds
que sé que otras también son maestras de adultos y de ninos—, porque me
parecia que traer a los més jovenes a la pista es importante.

No tengo mucho mds que decir, mds que agradecerles infinitamente
y aprovechar para decir lo que siempre quise decirles: que cada cosita que
he aprendido con ustedes me ha quedado, me sirve, la recuerdo, y podria
contarles a cada una por separado las cosas que me acuerdo, y lo impor-
tantes que son para mi.

55|



Capitulo 2

Ritmos de Candomblé en Buenos Aires
Performances artisticas, tradicionales
y religiosas’

Introduccion
Por Mauro Mazzarella

Este capitulo recupera los contenidos de la mesa “Ritmos de Candom-
blé. Performances en dmbitos religiosos, folcléricos (tradicionales) y ar-
tisticos”,? coordinada por Mauro Mazzarella y Leandro Mellid, donde se
emitieron una serie de entrevistas editadas especialmente para el evento,
realizadas a tres referentes especificos de estas pricticas en Argentina: los
musicos brasilefios Eliezer Freitas Santos y Edebaldo Pires, y el musico

1 Nota de la edicion: en este capitulo optamos por colocar referencias aclaratorias sélo
en cuestiones musicales y de contexto cultural. Las de tipo religioso fueron transcriptas
tal como fueron expresadas por los participantes, y alentamos a que su profundizacion
sea realizada en las fuentes autorizadas correspondientes. Utilizamos como fuentes prin-
cipales para las grafias y conceptos aqui transcriptos —con excepcidn de los consignados
explicitamente— los sitios web oficiales de las diversas instituciones nombradas y la tesis
de maestria en Etnomusicologia del Alagbé, musico y profesor de percusion luri Passos
(2017), 0 Alagbé: entre o terreiro e o0 mundo. UFBA: Salvador. En palabras de este autor, Ala-
gbé son los “mestres responsables de tocar los atabaques y cantar para los orixas” (p. 7) en
las ceremonias religiosas del candomblé. Atabaque es el nombre genérico de los tambores
del candomblé, los cuales reciben en particular los nombres de Hun (o Rum, atabaque
mayor de funcién solista), Humpi (0 Rumpi, medio) y Lé (pequeno). La orquesta percusiva
del candomblé se completa con el Gd o agogd (campana). En lo sucesivo utilizaremos los
nombres mas popularizados de Rum,Rumpi'y Lé,tal como los denominan los participantes
y entrevistadores.

2 Nota de la edicidn: La aclaracion colocada entre paréntesis “(tradicionales)”, indica el
sentido del término “folcloricos” en una de las posibilidades de su uso en Argentina.

| 56



argentino Sergio Pesse. La actividad surgié por el deseo de compartir, en
un encuentro artistico-testimonial, la produccién musical y las trayecto-
rias de diferentes representantes y referentes de estos ritmos, para generar
un espacio que permitiera poner en didlogo las experiencias y los procesos
creativos de practicas que se dan en contextos histéricos y en territorios
diferentes, pero que guardan puntos en comun.

También se presenté una breve resena informativa del trabajo “Rit-
mos de Candomblé en Buenos Aires 1985-2021 - Una Primera Aproxi-
macién” de Mauro Mazzarella, donde se expuso un paneo histérico glo-
bal, cuali-cuantitativo, sobre distintos referentes, docentes y practicantes.
Con el objetivo de caracterizar y reflexionar sobre la practica de ritmos de
candomblé en nuestro contexto, utilizamos algunos indicadores para un
primer andlisis —que no pretende ser exhaustivo ni excluyente—, distin-
guiendo la préctica en dmbitos diferenciados como son el artistico y el
religioso. Como dice Eliezer Freitas Santos mds abajo, los ritmos cumplen
diferentes funciones en cada caso.

Presentamos una primera aproximacién a la historizacién de la préc-
tica de ritmos de candomblé en Buenos Aires, que tendrd que seguir cons-
truyéndose entre todos los practicantes. Aparece Eliezer como pionero
en el afio 1985, y luego distintos profesores brasilefios residentes que im-
partieron o imparten clases regulares, y se desempenaron o desempenan
como musicos: Nei Sacramento, Augusto Santana, Wesley Jaca y Blue
Pires. También Augusto Santana que es una persona muy querida para
nosotros, es un amigo que iba a participar de estas jornadas y que no pudo
estar, una persona muy influyente en nuestra practica. Diferenciamos el
hecho de que los referentes hayan sido o sigan siendo residentes —o que
incluso sean ya ciudadanos argentinos nacionalizados— por la posibilidad
de impartir clases regulares, pudiendo hacer procesos con los alumnos.

Otros referentes brasilenos, también residentes, se desempefaron o
desempenan como musicos; de algunos tenemos algunos datos, de otros
son imprecisos y en otros casos inferidos. En este grupo destacamos a
Concei¢ao Soares —hermana de Isa Soares—, Monza Calabar —que te-
nia su escuela con Marcela Barravento, su esposa, cuando vivian acd en
Villa Ortizar—, Mestre Jairo Jorge Lima, Raimundinho y Dario Agreste.

Por dltimo, referentes brasilefios que dieron cursos especificos en Ar-
gentina. En un periodo de diez afios siete mestres viajaron e impartieron
sus conocimientos en diferentes contextos. Por ejemplo Gabi Guedes, que

571



en el 2009 viajé a Argentina para participar de un festival de jazz en La
Plata y aprovechando ese viaje logramos armar una serie de workshops que
él impartié. En el mismo afio llegdé Ricardo Costas, que habia venido
para tocar en el seminario de Mestre King organizado por la escuela Bum
Racatd. Leo Leobons vino un afio después, traido por Ramiro Gonzalo.
José Ricardo Santos, el gran Z¢ Ricardo del Balé folclérico de Bahia, vino
a nuestro pais en el 2012; Alysson Bruno, percusionista de Rosingela Sil-
vestre, en el 2016. Y por dltimo en 2019 Ney de Oxossi y Monica Millet
brindaron sus seminarios en distintos espacios, dirigidos a practicantes
locales. Todos fueron grandes maestros que dejaron su impronta en la
préctica de los ritmos de candomblé en Buenos Aires.

También realizamos una encuesta entre los y las practicantes de rit-
mos de candomblé en Buenos Aires. Algunas de las conclusiones surgidas
entre las respuestas obtenidas, son que la mayoria de los practicantes son
de sexo masculino, de nacionalidad argentina, que realizaron viajes de
capacitacién a Brasil y comenzaron sus estudios en los ritmos a partir del
afo 2012. El diecinueve por ciento sostuvo su prictica durante cinco afios
o mds. La cifra de referentes mencionados como profesores y/o transmiso-
res de esta practica artistica asciende a cuarenta y tres, aunque veinticinco
de ellos son mencionados sélo una vez. Como metodologias de estudio
también son referidas la utilizacién de videos, grabaciones, libros y otras
metodologias especificas.

Por dltimo, mds de la mitad de los sujetos consultados se reconocen
como musicos, especialmente en clases de Danza de Matriz Afro y en
espectdculos afines. Casi el treinta por ciento de la muestra se reconoce
como docente, y la mitad afirma haberse iniciado en la actividad peda-
gbgica entre los afios 2000 y 2012. Entre éstos, el veintitn por ciento
sostuvo prictica y docencia durante cinco afios o mds.

El capitulo muestra que los ritmos de candomblé en Buenos Aires
constituyen un campo en expansion donde se articulan dimensiones reli-
giosas, artisticas y patrimoniales, con funciones diferenciadas pero conec-
tadas. A partir de entrevistas y una primera historizacién —que abarca
desde el pionero Eliezer Freizas (1985) a docentes residentes y mestres visi-
tantes—, se perfilan redes de transmisién y prictica que sostienen proce-
sos formativos intergeneracionales. La encuesta evidencia un crecimiento
reciente —desde 2012— de la préctica de ritmos de candomblé, realizada
mayoritariamente por hombres de nacionalidad argentina, con un fuerte

| 58



vinculo de capacitacién en Brasil, y con una alta autopercepcién como
musicos y, en menor medida, como docentes. En sintesis, se ofrece una
cartografia inicial, abierta y exploratoria que invita a profundizar de ma-
nera colaborativa la memoria y los criterios de andlisis de estas précticas
en el contexto local. Es de destacar también que la jornada cuya transcrip-
cién se presenta seguidamente, fue especialmente valiosa por el clima de
intercambio positivo y construccién colectiva que generd, fortaleciendo la
comunidad, visibilizando trayectorias y trazando lineas de trabajo futuras.

Presentacion
Por Leandro Mellid

Introduccion audiovisual

En este dia de las Jornadas GEMAA vamos a hablar sobre los ritmos de
candomblé en Buenos Aires, presentando su recorrido, desarrollo y pro-
ceso, desde que se introdujeron hace muchos afios en Argentina, y es-
pecificamente en Buenos Aires. Cémo se fueron desparramando todas
esas semillas, como decia el video de la introduccién, para que nosotros
hoy podamos mostrarles este recorrido y visualizar que los ritmos de
candomblé siguen sonando en muchos lugares y cada vez mds en nuestro
pais y en Buenos Aires. Primero que nada, quiero agradecer a los Orixds,
a los abridores de caminos, por permitirnos estar acd y estudiar estas ar-
tes que tanto nos gustan, que nos fascinan, y que forman gran parte de
nuestra vida. Agradecemos también a todas nuestras maestras y maestros,
y a nuestros compaferos y compafieras que estdn trabajando mucho para

59|



que estas jornadas estén saliendo en vivo en este contexto de pandemia,
y para que podamos disfrutar de estos tres dias de Jornadas, con toda la
informacién y el trabajo que tienen.

MM: Este segundo dia de Jornadas es un poco la continuidad de
lo que pasé en la mesa de Danza, porque los que nos dedicamos a pro-
fundizar en los ritmos de Candomblé en su contexto artistico, de algiin
modo le debemos a las profesoras y profesores que expusieron el dmbito
de maximo aprendizaje, ademds de los mestres afrobrasilenos obviamente.
La forma que en un dmbito artistico encontramos para mantener vivos
los ritmos es trabajando con profesoras de danzas de simbologia de orixds,
aprendiendo de su creatividad y obviamente nutriéndonos de todos los
tipos de fuentes a las que pudimos acceder de una u otra forma. En mi
caso particular yo entré a los ritmos de candomblé a través del Programa
Cultural en Barrios de la Ciudad de Buenos Aires, que es un programa
gratuito abierto a la comunidad que existe desde 1984. En estas jornadas
vamos a comenzar con quien serfa de algiin modo el padre fundador de
este movimiento de los Ritmos de Candomblé en Buenos Aires, que es el
querido Eliezer Freitas Santos.

En la década de los ochenta, Eliezer trajo estos ritmos maravillosos
acompanando a las bailarinas pioneras de las que se hablé en la mesa de
Danza de ayer. El otro dfa, haciendo memoria, recordaba que ademds de
los discos y de las muchas profesoras de la época de la compania de danzas
Oduduwa —ayer estuvieron varias de las profes referentes—, para que yo
pudiese estudiar los ritmos de candomblé que acompafiaban cada danza,
me daban cassettes con las grabaciones de Eliezer tocando en las obras
de Oduduwa. Entonces es una enorme cadena de transmisién de la cual
formamos parte. Haciendo la cuenta, si tomamos a Eliezer como punto de
partida, son treinta y seis anos de préctica de ritmos de candomblé dentro
del dmbito artistico en Argentina.’

Blue Pires es otro gran referente que marcé un antes y un después en
la préctica en Buenos Aires, asi como el querido amigo y excelente musico
Sergio Pesse, que hoy imparte los ritmos nada menos que en la Escuela de
Musica Popular de Avellaneda relevando el trabajo de Miguel Tallo, quien
lo viene haciendo desde 1991.

3 Cuarenta anos a la fecha de publicacion de este libro,en 2025.

| 60



LM: Quiero recalcar lo que decis porque es importante. El hecho de
que hoy en dia suenen cada vez mds los ritmos de candomblé, que noso-
tros tocamos hace un montén de tiempo y que cada vez hay mds gente
que toca, no viene de la nada sino de este mismo proceso; de maestro a
maestro, y de maestro a maestra se va transmitiendo esta informacién, ese
legado en el que seguimos trabajando, estudiando y aprendiendo.

N Mauro Mazzarella se dedica a las pricticas artisticas
brasilenias de origen africano desde 1996. Se formd
como miisico en la Escuela de Miisica Popular de Ave-
laneda (EMPA), con reconocidos percusionistas locales
y extranjeros —Gabi Guedes, Ze Ricardo, Augusto San-
tana, Monica Glusman y Miguel Tallo, entre otros—, y
relevando materiales en diferentes terreiros de Candom-
blé Bahiano. Es autor del libro Introduccién a los Ritmos de Candomblé
(2018) publicado por Melos Ediciones Musicales. Posee formacion en Danza
Afro y Capoeira Angola (TMA - Mestre Pedrino de Caxias). Fue director mu-
sical del grupo Buenos Aires Danza Afro (BADA) durante diez anios, de la
Compania de Danzas Afroamericanas Oduduwa y fue miisico en miltiples
seminarios y performances de destacados profesoras y profesores de Danza Afro
del dmbito local e internacional —Vera Passos, Rosdngela Silvestre, Augusto
Omoli, Blue Pires, Marcela Gayoso, Ezequiel Barrios y Maia Mazgzarella,
entre otros—. Fue docente y co-director del espacio 11é Cultural y del grupo de
ritmos de candomblé Kitembo. Formd en ritmos de candomblé aplicados al
dmbito artistico, a numerosos percusionistas y profesoras de danza de Simbo-
logia de Orixds. Coordind durante arios los Talleres integrados de su empren-
dimiento Percusion y Danza Afro y fue docente de Introduccion a la Danza
Afro del Programa Cultural en Barrios del Gobierno de la Ciudad de Buenos
Aires (GCBA).

611



Leandro Mellid es miisico multi-instrumentista, com-
positor, arreglador y productor independiente, investi-
gador de la cultura afrobrasilena. Licenciado y Profesor
en Miisica Popular de la Universidad Nacional de La
Plata y ayudante de la Cdtedra “Produccion y Andlisis
Musical 1V: Misica Rioplatense” de la misma carrera
(2021-2023). Participé en la escena de la miisica bra-
silefia de las ciudades de La Plata y Buenos Aires con la banda Forré en las
diagonales y en diferentes agrupaciones de choro, bossa nova y samba; y como
compositor, arreglador, productor y bajista en Banda Sambuari (2016-2022).
Entre el 2016 y 2023 se desempend como percusionista en clases de danza de
simbologias y movimientos de los Orixds en la ciudad de La Plata. Desde
2024 estd radicado en Salvador de Bahia donde se desemperia como composi-
tor de miisica para cine, productor musical y bajista. Como instrumentista de
la banda de Nei Sacramento participé en 2024 en el Festival Internacional de
Jazz de Capdo. Desde 2022 integra la Asociacion Internacional de Estudios en
Miisica Popular, Rama Latinoamericana (laspmAL).

|62



Eliezer Freitas Santos

Nacido en Salvador (Bahia), Eliezer Freitas Santos
construyd su carrera artistica a partir de las tradiciones
del Candomblé. Discipulo de Mestre Ogd Tatd Xica-
rd, lleva consigo la mision de preservar y difundir la
miisica sagrada y espiritual de los Orixds. Especialista
en miisica afrobrasilena, percusion, polirritmia y rit-
mos afrolatinos (jazz, salsa, rumba, etc.), se desempena
como educador, instrumentista e investigador. Participa en proyectos culturales
en Brasil y en el extranjero, promoviendo la apreciacion de la miisica y la
cultura afrobrasilenia. En su experiencia profesional, trabajé en IMBATECA
como coordinador y percusionista en la Escuela de Percusion Ilu-Batd; en la
Universidad Federal de Bahia (UFBA) como profesor residente de percusion;
como miisico residente en Hamline University, Saint Paul-Minnesota (EE.
UU.); en la Escuela de Capoeira Orixd como profesor de miisica brasilena y
ritmos afrobrasilenos; y en el IOM Bira Reis, como docente en talleres de per-
cusion para mujeres. lambién fue educador musical para ninos en situaciones
vulnerables en la Fundacion Gatos e Gatas.

En Argentina fue docente en el Centro Cultural Ricardo Rojas y en la Es-
cuela de Percusion 7/8, pais donde también actud con importantes artistas lo-
cales como Ramiro Musotto, Marcelo Blanco, Sandra y Celeste, Derek Lipez y
Carlos Rivero, entre otros. Fue uno de los miembros fundadores de la banda de
rock La Portuaria junto con Diego Frenkel, Cristian Basso y Victor Winograd.
En Brasil actué con grandes artistas como Carlinhos Brown, Margareth Me-
nezes, Olodum, 1lé Aiyé, Banda Didd, Gerénimo y Delék Lopez, entre otros.
En la actualidad es arte-educador en la Fundacion Pierre Verger y en el espacio
Casa Verde en Itapuan; y miisico en Siléncio 20/21 con el coredgrafo Negrizu
Santos, en Rede Sonora con el miisico y director musical Amadeu Alves, y en O
bando de dona Salvadora con canciones ancestrales y roda de samba.

Yo soy Eliezer Freitas Santos, soy Tata Xikarangoma, que es una jerar-
quia dentro del candomblé angola, un titulo a los jefes de tambores que

63|



son los Ogan, Alagbés en el candomblé kezu, Hunté en el candomblé jeje.*
Xikarangoma es el jefe de los tambores, que es responsable de los ritmos
y los cantos, y tiene que ver con la historia de los orixds, que es contada
a través de los cantos y tambores. Entonces es muy importante que el
Xikarangoma conozca la danza también, porque el tambor que toca el Xi-
karangoma es el tambor Rum, el tambor mds grave que tiene esa respon-
sabilidad de comunicar entre Orix4 y el Divino. Entonces Orix4 tiene que
entender lo que estamos contando sobre lo que él dej6 y pasé, porque los
orixds eran jefes de tribus, personas importantes, administradores, lideres
de sus pueblos, y que después de muertos fueron santificados.

Para una persona que es conocedora de los ritmos de los orixds y es
un artista, para mi fue bueno, pero en un principio fue un choque por-
que yo tenia el conocimiento “puro” de los ritmos. En grupos folcléricos
[artisticos] inventan otras formas de tocar, y cuando iba en ese contexto a
tocar ritmos de candomblé me decian que tenia que tocar de otra forma.
“sCémo de otra forma? Si yo estoy tocando para (el Orixd) Ogum...” pen-
saba, y me mostraban cémo tenfa que hacer. Yo no queria hacerlo asi, pero
entendi que eso era una forma cultural. También fui a preguntar; porque
siempre preguntamos a los lideres, a una mae de santo, un pai de santo,
que son las personas que pueden explicar mejor si estds correcto o si estds
faltando el respeto a la religién haciendo las cosas de esa forma. Entonces

4 Nota de la edicion: Candomblé angola, ketu o jeje son las denominaciones de las dis-
tintas naciones del candomblé de Bahia, cuyas matrices se emparentan con los pueblos
de las regiones del Africa sub-sahariana traidos en cautiverio a Brasil por la trata trans-
atlantica, entre los siglos XVI y XIX. Yeda Pessoa de Castro (2005: 3) denomina esas regio-
nes como regidn bantu —situada a lo largo de la extensién sur de la linea del Ecuador—,
y regidn oesteafricana o “sudanesa’, que abarca territorios desde Senegal a Nigeria. La
primera comprende un “grupo de 300 lenguas muy semejantes [...] habladas en 21 paises”,
cuyo mayor numero de hablantes en Brasil fueron el quicongo o kikongo, el quimbundo
o kimbundo y el umbundo. El kikongo es hablado en la Republica Popular del Congo, en
la Republica Democratica del Congo y en el norte de Angola; el kimbundo en la regién
central de Angola,y el umbundo en el sur de Angola y en Zambia. En cuanto a las lenguas
oeste-africanas “las mas importantes fueron las de la familia kwa, habladas en el Golfo
de Benin, cuyos principales representantes em Brasil fueron los yoruba y los pueblos de
lenguas del grupo ewe-fon, denominados por el trafico como minas o jejes”” EL yoruba es
una lengua unica constituida por un grupo de hablantes regionales concentrados en el
sudoeste de Nigeria (ijexa, 0io, ifé, ondd, etc.) y en el antiguo Reino de Queto (Ketu). Ver
mas en Castro, Yeda Pessoa (2005). A influéncia das linguas africanas no portugués brasileiro.
En Secretaria Municipal de Educagao - Prefeitura da Cidade de Salvador (org.). Salvador:
Secretaria Municipal de Educacgao.

| 64



siempre consultamos, y todo estaba bien por el hecho de que no estamos
haciendo candomblé dentro de un teatro, estamos mostrando una historia
africana y no tocando para Orix4. Y esa fue la forma en que yo logré aceptar
y entender mejor como Ogan, y después pasé a ser artista de show.

Cuando decid{ dar clases de estos ritmos, lo hice de la misma forma
que yo aprendi, con mucho respeto. Cuando yo era chico no tocaba ni un
tambor, los chicos no tocdbamos tambor. Las fiestas de candomblé siem-
pre eran sibado o domingo, y para que yo pueda tocar, mi papd, que era
también Xikarangoma, me permitia tocar los tambores porque los lunes
siempre habia fiesta de los Ibeji, los orixds de los nifios. Entonces ahi los
chicos que sabfan tocar podian tocar un tambor. El primer tambor que
uno empieza a tocar es el Lé, que es el menor, y que tiene menos responsa-
bilidades en hacer variaciones y comunicarse con la danza; se empieza con
un ritmo bdsico. El Agogé —muchos piensan que es ficil pero no tiene
nada de ficil—, es el instrumento que empieza después del canto, y quien
canta muchas veces no canta con el ritmo; ellos cantan hablando, y uno
tiene que saber de cudl canto se trata. Esa es una de las dificultades que
NOS vamos a encontrar.

Otra dificultad es el tiempo que tiene cada canto, puede ser un (rit-
mo) congo répido, depende para quien se esté tocando, o depende de qué
historia estd siendo contada. Mismo si se toca para Ogum o para Xangg,
lansa (orixds), no es lo mismo, hay que saber la diferencia. Por eso era
importante la observacién de mi papd, que pedia que antes de agarrar un
tambor, vayamos a observar la mejor forma de hacerlo.

En Buenos Aires Ménica Glusman fue una de las pocas que pudo asi-
milar ese entendimiento. Concei¢io Soares fue otra alumna que yo tuve,
y a ese grupo de alumnos les ensefié de la forma que yo aprendi. Les expli-
caba que yo tengo esa forma de ensenar, y les pedia que tuvieran el mismo
respeto que yo tengo.

Esa es la linea artistica, y también estd la religiosa. Lo folclérico tiene
que ser tocado en una forma artistica, y no llevar lo folclérico para adentro
del candomblé, como hoy en dia encuentro que muchos hacen. Tengo
muchos amigos Ogan que piensan diferente, pero cuando hablo con ellos
les digo que si van a ensefiar lo hagan de la forma correcta, ensefiando bien
para que ese legado quede. Yo no voy a estar acd para siempre, entonces
quiero que de acd a un tiempo cuando yo no esté, los que aprendieron
conmigo cuando vengan a Bahia y vayan a una clase de candomblé, pue-

65|



dan confirmar o vivenciar lo que estoy diciendo, con mds responsabilidad
y mds conocimiento. Para mi eso es algo muy bésico y fundamental para
el que va a aprender, no necesitds ser Ogan, pero si tener ese respeto. Tanto
que acd en Bahia hay mucha gente que no es hijo de santo pero conocen
muchas cosas, mucho mds que algunos Aijos de santo, porque ellos nacie-
ron y crecieron y aprendieron y no hicieron santo porque no quisieron,
no era el momento, etc., pero tienen un conocimiento muy grande y un
respeto también muy muy importante.

Con respecto a mi desarrollo artistico, yo llevé mi concentracién y el
formato que aprendi de mis padres de observar y respetar. Cuando llegué a
Argentina a mediados de 1985 justo estaba acabando la dictadura. Agarré
algunos momentos duros, que yo ni me di cuenta de que estaba pasando
todo eso; sabia sélo por las noticias. Llegué al Centro de Estudios Bra-
silenos (CEB) que fue el primer lugar donde trabajé en Argentina.’ Ah{
conoci a Silvia Diaz que me llevé a dar clase: le hablé quién era yo, le dejé
mi curriculum y empecé a dar mis primeras clases en la parte artistica. En
la parte religiosa yo di clases en la casa de Mae Nélida en Villa Adelina,
a donde [el antropdlogo] Alejandro Frigerio me llevd. Ahi vivi también
porque queria aprender de batuque y umbanda que acd en Bahia no habia,
fue el primer lugar donde empecé a transmitir candomblé. Después fui a
la casa de Morén de Mae Gladys, ahi daba clase también de candomblé de
la linea ketu, y a la de Mae Peggy en Florida, del otro lado de Olivos. En
esos tres terreiros introduje el candomblé angola y ketu, y algunos cantos
también, dentro de la religién batuque y la umbanda argentinas.

En lo folclérico yo empecé con mi propio grupo en donde invité a
personas como Marcela [Gayoso], que era una amiga bien préxima que
tenfa un grupo de canto y danza sobre orixds; hacfa danza también con Isa
[Soares], y Paola [Arbiser]. Le dije a Marcela de un trabajo para hacer en
el cumpleanos de [el bailarin] Julio Bocca, que mezclaba cantos de orixds
con tambores taiko.® Yo trabajaba con grupos de capoeira, con Marcos

5 Nota de la edicion: EL Centro de Estudios Brasilenos (CEB) fue el organismo vinculado
al area de cultura de la Embajada de Brasil en Buenos Aires entre 1954 y 1996. Fuente: pa-
gina web del Instituto Guimaraes Rosa de Buenos Aires https://igrbuenosaires.org/historia/
6 Nota de la edicidn: tambores taiko es la forma de denominar en Japén a cualquier tipo
de tambor, pero fuera del pais el término es generalmente usado para referir a cualquiera
de los varios tambores japoneses llamados wadaiko (¥1-K#%),asi como la forma de presen-
tacion llamada kumi-daiko (#8KX 8%, lit. “coleccion de tambores”). Taiko. (2024, setembro 27).

| 66



[Gytatna], y puse el grupo de Marcela, el grupo de Marcos, y el grupo
de Cynthia [Higashi] —que era del Jardin Japonés— con tambores taiko.
Puse a mis amigos para hacer ese trabajo y fue primer trabajo folclérico de
alguna forma que hice, porque habia mezcla de folclores, y funciond.

También llevé al jazz cosas de orixds congo, como con Quique Sinesi y
Carlos Rivero, con quienes haciamos [el ritmo] barravento con malambo,
con chacarera, con cueca... Llevé a Isa Soares a trabajar con Carlos, y a
Cecilia Benavidez, que fue la primera vez que ella tuvo contacto con eso.
Tocamos en la Manzana de las Luces con Quique Sinesi, César Franov
en bajo y la direccién de Carlos Rivero, todos de la musica popular y el
jazz. Hice mezclas con La Portuaria, mi primera banda de rock latino, en
donde haciamos una fusién entre ritmos del mundo con el rock. En esos
afios ochenta saliendo del Centro Ricardo Rojas en donde todos haciamos
capoeira, alld empezamos a hacer la fusién de algunos ritmos, incluso de
samba reggae.”

Cuando vivia en Estados Unidos vi al Balé Folclérico, y vi fragmentos
de danza de Guinea, de Mali, de Senegal. Yo era el brazo derecho del mzes-
tre Francis Kofi de un ballet de Ghana que se llamaba Hayor Bibimma, asi
aprendi todos los tambores, todos los instrumentos de percusién de mano
y tambores africanos con esa gente.

Todo eso es lo que hago en la percusién, soy un musico al que le gusta
estudiar la historia de la percusién. No colocar acd un djembé, un tambor
Rum o un dum-dum porque son parecidos. No, no son parecidos, son
ritmos muy fuertes pero cada uno viene de su drea y tiene su importancia.
Como el afoxé, siempre se decia acd que es el candomblé da rua [de la ca-
lle]. Viene del ijexd, y el ijexd es parte del candomblé keru —tanto que ha-
blan yoruba-, y tiene que ver con una hermandad de mujeres solamente.
En el afoxé Filhos de Gandhy o en el afoxé Filhos de Congo u otros afoxés
mds antiguos, los directores, la gente que dirigfa, la gente que participaba
y tocaba eran todos pai de santo, como mi padrino Luis Muri¢oca que era

Wikipédia, a enciclopédia livre. Retrieved 13:36, setembro 27,2024.

7 Segun Paula Picarel, el Centro Cultural Ricardo Rojas de la Universidad de Buenos Aires
“fue el primer centro cultural dependiente de una universidad en ofrecer cursos sobre
artes afro” que reunié varias de estas disciplinas en un Area de Culturas Afroamericanas
(1991-2002), entre las que se encontraban capoeira,candombe, percusion y danzas afro en
sus distintas variantes. Ver mas en Picarel, Paula Inés (2025). Historias bailadas. Memorias y
significaciones de las danzas afro en Buenos Aires. Buenos Aires: Ed. de la autora.

671



mi padrino de bautismo.® El era uno de ellos, unos de los grandes direc-
tores antiguos, y ellos hacian la diferencia entre el ritual de candomblé del
que era para salir y abrir los caminos; no salfan en el carnaval con el Fjexd
del candomblé, salian con el ijexd para tocar con los Filhos de Gandhy
en la calle. Esa es la responsabilidad, porque cuando uno estd tocando
candomblé de una forma pura, puede estar invocando a los orixds, y los
orixds no entran en manifestacién profana en pleno carnaval con drogas,
alcohol y sexo, no van a entrar a un teatro tampoco. Por eso yo me opongo
como se opone Mie Stella [de Oxossi].” No es que nos oponemos al grupo
folclérico, al contrario, deberfamos tener mds grupos folcléricos aqui en
Bahia, que hay poco y nada, se acabaron los grupos folcléricos. Quedé
solamente el Balé Folclérico con una mentalidad mds contempordnea,
que es lindisima.

Todo es consultado con If4,' que es la tnica forma directa de co-
municarnos con los orixds. Nosotros como seres humanos no podemos
interpretar el deseo de ellos o sus necesidades, pero podemos ver lo que
ellos quieren que sea mostrado, y nos utilizan a nosotros para eso. Cuando
queremos hacer una consulta hay que ir a Ifd, al jogo de buzios, los cara-
coles. Si estuviera acd mi padrino, o mi papd biolégico entre otros Ogan
como Dudu, Boca de Ferramenta, Hélio de Gantois'!, Negao Doni'?, u
otros pais o maes de santo famosos, dirian lo que hicieron conmigo: “que-
date a un lado y observd mds”. Tengo amigos que cuando voy a tocar con
ellos percibo eso, que quieren tocar un Opanijé pero quieren poner una o
dos células de ellos, y no podés hacer eso.

8 Luis da Murigoca (1920-2002) fue un importantisimo Babalorixa (sacerdote) del Can-
domblé de la casa /lé Axé Ibd Ogun de Salvador de Bahia, que realizo trabajos de divulga-
cién del candomblé como grabaciones de LPs y participacion en filmes. Ver mas en el sitio
web del Programa Acervo Origens, https://www.acervoorigens.com/2011/05/candomble-
da-bahia-o-candomble-de-luis.html

9 Mae Stella de Oxossi (1925-2018) fue lyalorixa (sacerdotisa) de la casa /lé Axé Opd
Afonjd fundada por Mae Aninha en 1910. Fue también una importante intelectual, nom-
brada integrante de la Academia de Letras de Bahia (2013) y Doctora Honoris Causa de la
Universidad del Estado de Bahia (2009).

10 Sistema oracular y filoséfico del candomblé.

11 Se refiere a importantes Alagbé del Terreiro de Gantois. Ver mas en Passos, op. cit.
(2017).

12 Gilberto Nonato Sacramento, antiguo director del Afoxé Filhos de Gandhy.

| 68



MM: ;No serfa una paradoja? Porque si se pone la célula que va, se
estarfa faltando el respeto al orixd, pero si se pone una célula inventada se
estd distorsionando el ritmo...

EFES: Si se trata de un grupo folclérico se puede poner, pero si es en
una casa de candomblé, no. Si se hace en una clase de danza diciendo
que es de Orixd, se deberia tocar todo como es; pero si se dice que es para
acompanar una clase de danza —que es el nombre correcto, acompanar—,
se puede crear, porque se estd acompanando una clase de danza contempo-
rdnea que tiene sus movimientos. Yo fui uno de los primeros percusionistas
con Augusto Omold junto a Gabi Guedes, no habia otra gente que tocara
en clases de danza. Yo tocaba con Emilia Biancardi," con el grupo Origen
que después se llamé Chamas, con Augusto Omold, Frecha, Frechinha,
con Paulo Fonseca. Toqué en la escuela de Danza de la Universidad, en la
FUNCEB'", en la antigua Escuela de Medicina de la UFBA all4 en el Te-
rreiro do Jesus, toqué para Mdrio Gusmao —primer actor negro formado
en la UFBA—, con Mestre King, con varios del folclore, capoeiristas... Yo
fui pionero en eso también, porque creé sistemas, junto con Gabi [Guedes]
para poder acompanar clases de danza, siendo nosotros personas de axe,
Gabi de Gantois y yo de Akena —el terreiro de donde soy hijo de santo,
que desciende de Tumba Jungara, uno de los terreiros mds antiguos de
candomblé angola—. Gabi tiene toda la vivencia con Vadinho, con Dudu,
Hélio, Ubaldo —que era un gran Ogan—; Erenilton, que era de Oxuma-
ré.” Viviamos en Casa Branca, éramos nifios que fuimos criados en esos
terreiros.'® Era la mega escuela de la msica, del canto, de la danza del can-
domblé. Nosotros estudidbamos con esas personas.

Por eso hoy en dia —no voy hablar mal de nadie—, puedo decir qué
es un ritmo de candomblé y cudl un ritmo para acompanar clases de dan-

13 Emilia Biancardi es una folclorista, etnomusicéloga, profesora, compositora, escritora,
coleccionista e investigadora de la musica folcldrica brasilena, especialista en las mani-
festaciones tradicionales de Bahia. Ver mas en Passos, op. cit.: p. 75.

14 La FUNCEB es la Fundacion Cultural del Estado de Bahia, reconocida por su escuela
de danza.

15 Nota de la edicion: para ampliar y profundizar sobre las trayectorias de estos impor-
tantes Alagbé de Bahia, recomendamos consultar Passos, luri (2017).

16 Gantois (L& lya Omi Ase lyamasé), Akena, Tumba Jungara, Casa de Oxumaré, Casa Branca
(Ilé Ase Tya Nass6 Qka) son algunos de los mas importantes terreiros (casas de Candom-
blé) de Salvador de Bahia.

69|



zas, porque fui uno de los que construyé y ayudé a construir esos métodos
para poder acompanarlas.

En Argentina era yo solo, empecé con las clases de [mestre de capoei-
ra] Yoji Senna, y le ofreci que pusiera un tambor. El les consulté a los
alumnos para que pusieran algo extra para el tambor y asi empecé en el
Centro Cultural Ricardo Rojas de la Universidad de Buenos Aires. Ahi ha-
bia clases de danza, y se escuchaba que habia un tambor, asi que también
empecé a tocar para clases de danza para mucha gente. No habia nadie
que acompanase. Habia si acompafnamiento de guitarra o piano para la
danza cldsica, pero no de tambor, fui el primero en llevar eso a Argentina.
Fue algo positivo y me encanta eso, que sea de esa forma carifosa, de esa
forma de respeto y agradecimiento. No son cosas creadas por uno, son ilu-
minaciones que vienen y uno tiene que agarrar y agarrar bien, para poder
interpretar de la mejor forma posible.

Si hay que aprender algo hay que aprenderlo bien, porque vas a em-
plear el mismo tiempo para aprender bien que para aprender mal, entonces
para qué aprender mal. Yo he visto mucha gente que son maestros, y que
nunca danzaron danza de orixds, y cuando iba a tocar con ellos discutia,
aunque no era una discusién mala. Yo naci dentro del candomblé, tengo
un cargo sobre ese tambor, sé lo que es un tambor Rum. Si yo no conociese
el Rum serfa mds fdcil para ellos, porque esa frase que estoy haciendo co-
rresponde a un movimiento. Entonces yo tengo que ensefar que el Ogan
primero tiene que saber danzar sin danzar. Porque tiene que tocar de acuer-
do con el movimiento, y el movimiento tiene que estar de acuerdo con lo
que yo estoy tocando. Si la persona que estd tocando no sabe tocar bien, al
menos los bailarines tienen que ensefar al percusionista lo que es.

Eliezer Freitas Santos interpreta el Opanijé

El toque para Xangé de Batuque fue el que me hizo amar el batuque.
Entendi que el batuque tiene una relacién africana muy clara.

Ila son los tambores para tocar zjexd, el candomblé 7jexd se toca con
atabaques que vienen de los jeje, no es yoruba ni congo. Y los jeje compar-

| 70



tieron los atabaques con las otras naciones. Pero el tambor con el que se
toca el fjexd que también es ketu, es el ils, un tambor que tiene dos partes,
dos lados [dos membranas], mds el agogd o G4, que tiene una ligazén muy
fuerte.

Yo senti mucha falta de profesionales con relacién a la danza. Me
dedicarfa a aprender lo méximo de lo que seria la forma correcta; cuan-
do digo correcta digo cerza [adecuada], entendiendo los tambores, enten-
diendo el Rum —que es el tambor principal— y los otros, para que cada
profesor trate de entender eso, las profesoras de danza y profesores de
percusién. Cuando ponés un disco es otra cosa; cuando tocds cada frase
corresponde a un movimiento, entonces hay que continuar aprendiendo a
dialogar, porque es una charla que vos estds teniendo, no es tocar ritmo y
hacer solamente mdsica, es un tambor fz/ante [parlante]. Ese es el consejo
que yo le darfa a todos los que hacen musica y danza.

Quiero agradecerles la oportunidad, porque cuando llegué a la Ar-
gentina las puertas se abrieron y yo pude aprovechar con mucho respeto,
porque las puertas se quedan abiertas si hay respeto, para que yo pueda
volver. Agradezco entonces la oportunidad desde el primer momento que
pisé ahi, por eso tengo mucho carifio por el pais de ustedes, que siento
también que es mi pais. Representé a la Argentina muchas veces siendo
brasilefio. Y agradezco més por todo lo que me brindaron, y cada vez que
voy contindo siendo respetado, y me reciben de brazos abiertos mis ami-
gos de muchos anos. Eso me gusta de Argentina, que uno tiene amistades
y pueden pasar afios y la amistad se mantiene ahi.

711



Blue Pires

Edebaldo Santos Pires (Blue) es miisico percusionista,
bailarin y docente de ritmos y danzas afrobrasilenias
nacido en Salvador de Babia (Brasil). Trabajé profe-
sionalmente con la Companhia Dance Brazil I y II
en EEUU (Nueva York, Connecticut, Florida, Texas y
Vermont) y Espana (Madrid) entre el 1997 y 2002, y

. * en la Companhia de Danga Olodum (Pelourinho) en
destacados eventos. Formd parte de las reconocidas Banda Egda y Banda Ag-
beokuta. Fue miisico de importantes Maestros de Danza Afro, como Augusto
Omoli, Rosingela Silvestre, Vera Passos, Edileuza dos Santos, Keno, Neguin-
ho, Jelon Vieira, Mestre King, Vania de Oliveira, Leda Ornellas, Tania Bispo,
Amilton y Joaquin Linno, entre otros. También dicté cursos de percusion en el
Center of World Art de la Universidad de Florida, Gainesvielle. Participd de
la destacada 0obra Una Opera Negra — Lidia de Oxum. En Buenos Aires, fue
profesor de Danza de Simbologia de Orixas, brindando clases de Ritmos de
Candomblé para diferentes miisicos. Fundd su propia banda de forrd, con diez
anos de existencia. Tocd en los Seminarios de Danzas Populares Brasileras de
Ludmila Gallardo en Espacio Caboclo. Actualmente musicaliza las clases de
Danza de Simbologia de Orixas de las profesoras argentinas Maia Mazzarella
y Sabrina Sarraceni.

Video presentacion

Mi nombre oficial es Edebaldo Santos Pires, naci en Salvador, Bahia, en
1970 y tengo 51 anos. Ahi en Salvador encontré todos los ritmos en la
calle; en primer lugar, toda mi familia estd metida en la musica, tengo una

|72



tia que tenfa una comparsa, un primo que tenfa otra comparsa... Si me
preguntan cudndo o cémo aprendi el ritmo, no sé, yo toco desde chico.
Hoy hablé con mi hermana, le dije que tenia que hacer una entrevista, y
me dijo que yo empecé a tocar en una lata de leche.

Toda esa musica estaba en la familia, desde chico en mi familia ha-
bia dos comparsas y todos estaban en el candomblé. Eso para mi fue lo
méximo, aprender todo eso ahi y desde chico estar escuchando. Cuando
una mujer embarazada escucha musica todo eso se transforma, y mi mama
embarazada estaba en todas esas cosas. Yo tenfa la musica desde la panza,
y eso me facilité porque como a ella le gustaba todo eso me incentivé mu-
cho para ir a una comparsa y me pasaba instrumentos. Al principio era un
instrumento de lata, pero en Navidad recibi un instrumento de practica
con baquetas. Mi primer instrumento fue un timbal con piel de cobra que
vendian en la Feria de Sao Joaquim, el primer regalo que me dieron fue ese
timbal. La mayoria, todos en mi familia me dieron algiin instrumento, me
incentivaron bastante en la mdsica. Apoyo siempre tuve, aunque algunos
no tocan porque no se interesaron, y otros si; hay algunos que bailan y
otros que no.

A los ritmos de candomblé también los vi en la calle, porque en la
misma calle que estaba jugando ahi habfa un candomblé de angola de
la abuela de mi amigo, y escuchaba todo ahi: las campanas de 6x8, el
barravento, canciones que cuando la gente llegaba al alto, todo lo que to-
caba adentro del candomblé lo repetia tocando afuera. En el barrio habia
muchas casas de candomblé de ketu, porque de angola solo habia esa sola,
todo alrededor era ketu. El sibado era un dia que podias encontrar soni-
dos de todos lados; donde yo estaba podia escuchar al zerreiro de Gantois
y otras casas también."” Teniamos eso, podiamos escuchar todo un xiré
estando solo en casa, no habia forma de no escuchar.'®

Bira Monteiro bailaba también, la mayoria de los musicos de alld
bailaban.” Es mucho mds sencillo cuando te iba a ensenar y explicar, [...]

17 Ver referencias a los terreiros (casas) de candomblé en el apartado anterior.

18 EL xiré es una “secuencia de cantos para cada orixa, siempre comezando con el orixa
Exu, que es danzada en una ronda en sentido anti-horario” (Barros 2017: 42) sobre toques
de tambor, en el marco de las ceremonias publicas del candomblé. Esa secuencia puede
ser recreada en ambitos artisticos.

19 Bira Monteiro es un musico, educador en el arte e investigador de la cultura afro-
brasilena. Desde 1987 se desempena en la Escola de Danga da Funceb, desarrollando un

731



cuando uno tiene el baile y la musica. Yo ya sabia, no tenia dificultades.
A veces iba al curso de Bira pero yo ya sabia tocar. Después fue mi com-
panero, si ves en mi curriculum toda esa gira con Dance Brasil que hice
para los Estados Unidos y Espafia fui con él tocando, fue mi maestro y mi
compaiero, me enseié mucho. También aprendi mucho con el musico
Ori, que tocaba para Augusto [Omold]. Yo aprendi el ritmo savalii to-
cando en una clase para Augusto, eran tantos ritmos y tanta informacién
que por entonces no lo sabfa. Augusto estaba dando clase en la escuela de
teatro con Ori y yo hacia las bases, y me explicé ahi en el momento para
que lo agarrara y después de eso no me lo olvidé mds. Ori era un mdsi-
co que cuando le preguntabas cualquier cosa de candomblé de cualquier
nacién, él sabia. Sabia de angola, sabia todo de ketu —porque es sobrino
de esa tia de la que estoy hablando que es del zerreiro Casa Branca—, de
jeje, ijexd, sabia de todas las cualidades de jeje. Era un tipo que tenfa una
informacién tremenda, amigo de Eliezer, andaban juntos tocando en el
candomblé. Después hice un trabajo que era una Opera Negra llamada
Lidia de Oxum, y ahi toqué. Estaba Ori, estaba Abaité, estaban todos los
mayores y yo era el mds joven.

Yo tenia facilidad para grabarme las coreografias, era asi con Mestre
King y con Augusto. Porque me pasé asi: antes de entrar en la danza,
entremedio yo entrené cuatro anos Kung Fu alld en Bahia, y el Kung Fu
tiene secuencias. Tenfa un maestro que era medio rigido y que decia “voy
a ensefiar una vez sola, si no lo agarran ya estd”, y pasaba la secuencia una
vez. Después cuando la hacia arreglaba —“esto asi, eso ac4”—, pero no la
repetia. Entonces aprendi a agarrar todo asi de una, y eso cuando entré a
la danza me facilité un montén. Yo era de los mds jévenes, con un amigo y
otra chica éramos de danza cero, no sabia nada, y los otros tenian tres afios
de experiencia como minimo. Yo tenfa la capoeira, que hacfa también
desde antes, y después dejé el Kung Fu y me sumergi mds en la capoeira.

Asi entré en la danza, en la compania de Danza Olodum dirigida por
Armando Pequeno. Habia una introduccién de congas al inicio del balé,
y después entraba Bira Reis que tocaba también en Olodum. Cuando se
fueron los musicos que habian creado eso antes en los atabaques, se hizo
una audicién. Uno tenfa que mirar la danza para saber, entonces yo ahi

importante legado a la institucién y la musica local, sobre todo en la formacion de jovenes
percusionistas de Salvador, Bahia.

|74



mostraba cémo habia que hacer. Llega un tipo que tocaba pagode,” y yo
nunca habia visto a este tipo tocar afro. Pero el tipo se embarull$ todo,
y yo que sabia tocar todo el balé le expliqué cémo tocarlo. Cuando llegé
Bira Monteiro, pasé todo el arreglo y no precisé que yo le pasara nada. Al
otro le tuve que ensefar, toqué todo el balé y no enganchd. Yo bailaba y
sabia toda la musica, y aunque no me metia en la musica, me meti esa vez
cuando vino un tipo nuevo y habia que explicarle cémo tocar.

Después cuando decidi dejar la danza para entrar en la musica direc-
tamente, yo ya sabia tocar casi todo. Luego me fui perfeccionando, hice
clases con Jerry, un norteamericano que vivié en Africa —creo que en
Senegal—, que tocaba djembé. Hice muchas clases con Bira, y me jun-
taba con los musicos y amigos para estudiar y tocar candomblé. Después
vinieron a tocar Iuri Passos y Marquinhos de Gantois, que sabian mucho.
De ahi Armando hizo como una [inaudible] con ellos y pedia para tocar
cosas mds antiguas, mandaba todo. Hasta el '95 yo bailé en la compa-
fifa, después cambié de nombre y se desvinculé de Olodum para llamarse
Companhia de Danga Negra Contempordnea da Bahia.

Cuando arranqué a tocar para clases, directamente empecé con rit-
mos de candomblé, porque la mayoria de las clases eran con ritmos de
candomblé. Toqué para varios profesores, que tienen diferentes formas
de ensefar. Toqué para King, Augusto [Omold], Rosingela [Silvestre],
Vera [Passos], Gilberto Bahia, [Gustavo] Keno, Neguinho el hermano de
Keno, Neguinho el hermano de Joaquim, Joaquim, Z¢ de Bessein —que
era pai de santo de nacién jeje— cuando estaba con King, Vania [Oliveira]
que era de Oxumaré, cuando daba cursos para norteamericanos. Todos
esos que dan clase son diferentes. Cuando iba a tocar en una clase, a veces
las personas daban algo contempordneo, pero tenian momentos en que
daban un orixd, en cualquier momento a veces algo metfan.

También participé de varios grupos de show folclérico; en los Estados
Unidos en el afio 2000 participé de un show con el ba/é, y ese dia Rosan-
gela estaba ahi viendo el show. El duefio del grupo me pregunté si me iba
a quedar en Nueva York y le dije que si, porque un amigo me habia dicho
que si me quedaba iba a conseguir trabajo porque tenia visa de trabajo.
Entonces me dijo que me iba a buscar, que me quedara en su casa y siguie-

20 Nota de la edicion: pagode refiere aqui al género musical bahiano, significacién
diferenciada del pagode al que se refiere en el capitulo siguiente dedicado al samba.

751



ra tocando. Entonces me quedé con ese amigo de la capoeira angola que se
llama Nego Gato, y ese dia hicimos un show folclérico, no un balé entero;
tocamos lemanjd, Xangg... frente a las Torres Gemelas.

En otras clases toqué ritmos de forré, baido, xote, xaxado, samba de
roda, a veces un funky también que metia y que tenia que improvisar
ahi. Dependiendo de quien dé la clase, hacés de todo, hacés locuras, pero
siempre tocamos algo de candomblé, a veces no directamente con los tam-
bores Rumpi y Lé, pero a veces se tocaba una base o algo mds estilizado,
a veces con canto, pero todo el tiempo estaban presentes los ritmos de
candomblé.

Toda nuestra referencia en la danza afro estd en el candomblé, y hasta
para nosotros los musicos tocando samba de roda, porque la mayoria del
samba de roda también sale del candomblé. Agbéokutd era una banda de
afro-jazz en donde tocaba Bira, en donde todo el mundo, todos los otros
musicos de afro querfamos tocar. A mi me tocé y empecé a tocar, hice al-
gunos shows. ;Sabés cudl es la primera musica que él meti6 en el shekere?
Estd grabado, fue un Padé para Exu. Y también se cantaba una cantiga
para Xango.

A Buenos Aires llegué en el afio noventa y nueve, cuando conoci a
Cecilia [Andreacchio, su pareja] en Bahfa. Después me fui a los Estados
Unidos a hacer una gira, volvi a Bahia y después me vine para acd. Conoci
a Monza Calabar, que es de Bahia y ya daba clases acd en Villa Urquiza.
Empecé ahi a dar clases de percusién a unos alumnos que tenfa, y me quedé
poco tiempo, dos meses, y me volvi. Y después iba y volvia, asi hasta el 2001.

Habfa muy poco en esa época, poca informacién y las maestras que
daban clase no tenfan musico que tocara, no estaba esa relacién de musica
y danza. Con el tiempo, cuando Rosingela [Silvestre] empezé a venir,
y venia Augusto [Omold] también, yo sentia la dificultad porque tenia
que tocar solo. En esa época podia aguantar tocar solo, pero no resultaba
porque tocar solo los ritmos de candomblé no se puede, necesitaba por lo
menos a uno mds para hacer aunque sea lo basico. Ahi vi la necesidad de
arreglar eso, y de empezar a dar clase. Las cosas llegaron en el momento
adecuado, y ahi me buscé Seba [Sebastidn Franco], Sergio [Pesse]... pero
la mayoria buscaba samba reggae, estaban més con eso, porque ya conocian
a Olodum aci. La danza afro no estaba todavia en todos lados. Asi que en
el inicio daba clases de samba reggae, y después entré con la parte de afro,
de candomblé, con Seba y después con Sergio. Después ya encontré para

|76



poder tocar con Ludmila [Gallardo] en donde se hacia algo de orixd con
samba de roda, caboclinho, algo que también era mds folclérico. También
ella daba un poco de maculelé y maracatii. Después empecé con Maia
[Mazzarella], que era algo mds parecido a como yo daba clase, una cosa
mis afro con dos musicos tocando. Primero tocaba solo y después la cosa
se fue agrandando y agrandando y necesitaba ya a otro. Llamé a Migue
[Villaveirdn] y enganchamos bien, estamos tocando en las clases y estd
bueno, porque es la clase més referente que tenemos de afro con musica
en vivo. Somos dos, pero yo soy uno y Migue, dos (risas).

En verdad los ritmos de candomblé ahora ya llegan mds fécil, ya vino
Gabi [Guedes], estuvo Augustinho también que vino a mi clase, y que
aporté bastante. Ahora no tanto por la pandemia, pero ya llega mds fi-
cil, hay gente tocando. Yo no doy mis clases, pero ya hay personas que
estudiaron y que dan clase, estd Sergio Pesse que toca y da clase, o Mauro
Mazzarella. Ya estdin més difundidos los ritmos de candomblé, para mi ya
estd bueno, yo estoy satisfecho con haber dado clase y a quién le ensené.
Es como la misién cumplida, es como un legado que sigue, me quedo con
la conciencia tranquila de que hice mi aporte.

771



Sergio Pesse

Gregorio Sergio Pesse nacié en El Palomar, provincia
de Buenos Aires. Es miisico percusionista, docente e in-
vestigador de ritmos sudamericanos, centroamericanos
y africanos. Estudié con destacados maestros de Buenos
Aires y de Latinoamérica. Concurrié a cursos, clases,
talleres, masterclass y workshops en diferentes paises

(Brasil, Chile, Colombia, Cuba, Perti, Puerto Rico,

Uruguay y Venezuela).

Como docente da clases en forma particular en sus estudios de El Palomar y
San Miguel. Desde el 2017 es profesor de Percusion (FOBA) en la Escuela De
Misica Popular de Avellaneda (EMPA). También dicta clases en los talleres
de extension del Conservatorio Julidn Aguirre y en los talleres de inclusion y
discapacidad de la Municipalidad de Vicente Lipez.

Como miisico se desempenia como sesionista en diferentes agrupaciones de
Jolklore argentino y sudamericano, rock, funk, jazz y miisica tropical, entre
otros. También es milsico acompanante en clases y workshops de Danza Afro
dictados por destacadas maestras y maestros de Argentina y Brasil.

Mi nombre es Gregorio Sergio Pesse, oriundo de El Palomar, provincia de
Buenos Aires. Soy musico y docente de percusién. A Blue Pires lo conoci
a partir de querer estudiar varios ritmos de Brasil; yo ya venia estudiando,
pero necesitaba hacer un proceso acd y organizar la informacién. El me
ensenié muchas cosas del samba-reggae, del forré también, organizamos
mucho el material y después fui entrando —por ejemplo— a un ritmo, el
ijexd. Ya lo venia tocando, pero fuimos entrando por ahi hasta que accedi6
a hacer ese proceso, que fue uno de los mds importantes de lo que vengo
estudiando: fue hacer un proceso con alguien y no solamente tomar clases
sueltas de candomblé como venia haciendo. Era ir todas las semanas y
estudiar cada uno de los ritmos, fue impresionante. De las Gltimas clases

|78



recuerdo de pasar toda la clase tocando porque hacfamos un xi7¢ *' entero,
y ddbamos la vuelta a los otros orixds durante toda la clase. Blue es muy
importante en mi formacién y sobre todo los tltimos afios de toque mio,
él fue muy generoso conmigo.

El mismo me dio el lugar para acompanarlos en las clases de danza,
me llamaron a las muestras y a una muestra que hizo él de danza —no re-
cuerdo el afo—, y de ahi a los seminarios. En un momento estaba tocan-
do al lado de ellos las bases y ahi se dio todo, no tengo muchos registros,
pero en un momento estaba tocando solo candomblé. Hasta los tltimos
tiempos que tocaba, casi estaba en cuatro o cinco clases por semana, con
tres 0 cuatro maestras tocando por semana con él, acompanando. Hubo
un ano que ¢l estuvo dando clases de danza y yo estuve tocando ahi, ha-
ciendo una formacién que con su generosidad fue como que me cerraron
un montén de cuestiones con respecto a la danza. El necesitaba algunas
frases para ciertos movimientos, entonces a mi me organizé €so, veniamos
estudiando secuencias y é] me mostraba los pasos en las clases. Ese fue un
cierre que me ayudé a proyectarme un tiempito mds y poder trabajar in-
dependientemente, pude tocar con otras maestras y entender. El fue muy
generoso conmigo, todos mis maestros lo fueron, pero con respecto a los
ultimos anos y el trabajo que viene llevando en las danzas afrobrasilefas,
lo que yo aprendi fue por él.

Acd también hice algunas clases con Eliezer [Freitas Santos], no tan-
tas, pero que me sirvieron para entender muchas cosas de los ritmos, las
pegadas y también su visién, y algunos arreglos que estaban buenisimos
que después llevamos al grupo Kitembo. Otro maestro acd fue Augusto
Santana, Agustinho; en su paso por acd tomamos clases, tenfa esa cosa
de la juventud encima que estaba buenisimo. También hice seminarios o
masterclass con Gabi [Guedes], con Z¢é Ricardo, con Ricardo Costa, Leo
Leobons... En San Pablo también tomé algunas clases de angola en una
escuela que fue mi escuela alli: un maestro mio Elder Rocha, musico [del
grupo] Mestre Ambrésio, tenfa una escuela que se llama Prego Batido
y ahi tenia muchos cursos regionales, en donde muchos compafieros de
Mestre Ambrésio también daban clases. Ahi hice algunos cursos de can-
domblé de angola y de todo lo que vefa.

21 Ver referencias a los terreiros (casas) de candomblé en el apartado anterior.

791



Donde yo vi por primera vez algo sistematizado fue antes de conocer
a Blue, en las clases del maestro Miguel Tallo. El daba su parte cubana y
empezaba la cuestion del candomblé. Ahi vi por primera vez en papel un
toque, la cuestién mds ordenada de entender el ijexd, el vassi lento, el jinkd,
el avamunba...** en ese momento necesitaba los papeles para entender. Fue
como que me picd, entonces en cada viaje a Brasil preguntaba quién me
podia ayudar con esto y me iban diciendo “aquél o aquél”, y hacia clases
esporddicas. A veces con compaferos me iban pasando cosas que aparecian
escritas por primera vez. Buscaba lo escrito, y me decian “mird esto me lo
pasé fulano”, y me aparecia un toque de angola, algiin toque de candomblé
de ketu. Después ya estaba un poco en el ambiente y necesitaba meterle un
poquito mds y profundizar un poco mds los ritmos de candomblé en si.

Como disciplina artistica, en la cuestién artistica que es como los
abordo, me parece que [los ritmos de candomblé] me favorecieron en
muchos aspectos. Sobre todo en los técnicos es muy completo: tener que
tocar mano, palos, mano y palo, las técnicas mixtas... por ese lado me
atrajo mucho. Las frases, el bagaje de frases que a uno se le va pegando,
la irregularidad de las frases con respecto a todo... Como toco musica
popular brasilefia y cubana, siempre es como que busqué el ADN de los
ritmos. Y todo en la musica brasilefa, ritmo que uno buscara o estudiara
decfa candomblé por algin lado. Por ahi fui entrando, no es por una sola
cosa que me atrajo; las técnicas, las claves, los cantos... es hermoso. Como
muchas manifestaciones que me gustan estudiar, el candomblé tiene una
riqueza muy grande. Pero en cuanto a la técnica me parece que es muy
recomendable estudiar, los y las percusionistas tendrian que pasar aunque
sea unos meses por el tambor Rum y experimentar eso.

Mis maestros me ensefaron determinadas cosas y después uno tam-
bién le va buscando la vuelta a algunas cuestiones técnicas. Capaz que uno
viene de la percusién académica, de la musica sinfénica o de la bateria, en-
tonces se puede ir poniendo un poquito de ahi para la respuesta del cuerpo
de uno a lo que necesita. Entonces fui elaborando algunas cuestiones mds
personales como combinar frases y la escritura, porque uno también ma-
neja un poco la lectoescritura y puede mover algunas células y ver que se
te abre un panorama muy grande.

22 Se refiere a distintos ritmos de candomblé.

| 80



Después de ese paso por lo de Blue, que me dio la organizacién para
después trabajar con alguna maestra, sucedié que me marcaran algtin paso
y capaz que la maestra necesitaba que mantenga la frase. Uno también se
tiene que quedar y cumplir esa funcién, mantener la frase y van /los ocho,
un ocho, dos ocho y vos por momentos estds ahi atado.” También eso estd
bueno, estar trabajando y complementando una parte.

Lo que mds me gust6 —porque me gusta—, es ya formar y ayudar
a formar. Ayudar a la maestra a formar a sus estudiantes estaba bueno,
ese lugar me gustaba. Hoy en dia estoy muy abocado en la docencia y es
como que siempre fue lo que mds me gustd. Dentro de mi formacién y
de mi carrera lo que mds me gusté o me gusta es ensefar, estar ahi. Yo
creo que ensefiaba antes de saber tocar bien, me acuerdo de estar ahi con
mis compafieros en algin grupo y explicar algo, la primera clase me la iba
haciendo en la cabeza. Mis clases llegaron después de anos, pero siempre
quise estar en esa instancia de ensefiar, de pasar lo que me ensenaron, lo
que generosamente me llegd y es lo que sigo haciendo.

Las clases de danza me gustaban, esa faceta estaba buenisima. Me
encantaba ser asistente de alguien que estd facilitando el espacio. Yo gene-
ralmente soy bajo perfil y me gusté mucho laburar ahi.

Yo puedo hablar netamente de la cuestién artistica, por no tener mu-
cha experiencia en lo que son los ritmos religiosos, aunque he tocado
eventualmente. Yo lo percibi siempre naturalmente desde la posicién ar-
tistica, desde escuchar en las canciones de determinados artistas. Yo lo
percibi asi y mis maestros también. O sea, nunca me pusieron un limite
en eso, hablo de maestros o de la generosidad de las maestras con las que
he tocado y nunca pusieron un limite, al contrario. Puede existir, pero yo
no recuerdo haberme topado con eso, no recuerdo haber tenido proble-
mas en ese aspecto. Mis maestros me lo planteaban naturalmente, veian
que uno lo hacfa en forma seria, con respeto, y que estaba buscando eso,
la parte creativa. Y ellos en ese momento que estaban ensenidndome me lo
daban desde ese lugar. Yo lo percibi naturalmente, como es natural para
mi hacer estas musicas, o ver que aparecen en la musica académica algunas
cosas del candomblé o de la musica afrobrasilefia.

En el templo de Villa Tesei frecuenté unos cursos en donde justa-
mente estaba buscando ver la mirada dentro de un espacio argentino. Y

23 Se refiere a los ciclos coreograficos de ocho pulsaciones.

81l



ahi también lo vi naturalmente, nunca me pusieron un no, la actitud era
“estd para compartir y estd buenisimo que lo quieras dar a conocer”, inter-
cambidbamos discos... Me acuerdo de que llevaba algin disco, de Xangé
de Pernambuco o de algunos ritmos de otra religién afroasilena, entonces
iba compartiendo algunos discos que tenia y siempre fue natural. Si, me la
hicieron ficil por ese lado. Si hubo algunas cuestiones, pero mds de idio-
sincrasia de la forma en que uno aprende, y cémo se aprende en el lugar
de origen; pero tampoco fue nada grave. Tal vez yo de viejo me enrosco a
veces, soy también muy obsesivo a la hora de algunas cosas y medio cas-
carrabias, acd mi companero puede dar fe, pero creo que va por ese lado.
Aparte siempre concebi de manera natural la cuestion artistica, también
porque me llegaron los discos: Baden Powell, Maria Bethania, Gilberto
Gil, era musica que estaba en mi casa y yo la ponia.

En cuanto a las grabaciones que hice, la que tengo mds fresca y real-
mente le tengo mucho carifio fue con Cafund4.?* Esos minutos que com-
partimos fue una buena experiencia, al principio fue medio como que
nos movio, porque la cabeza venia pensando en los ritmos y de repente
tuvimos que grabar en otra métrica. Fuimos ahi intentando hacer lo mejor
y después terminamos tocando un Zjexd, un afoxé, y estuvo lindo.

Escuchar “Manana en el Abasto” por Cafundé + 10 Orquesta y Juan Carlos
Baglietto.

También grabamos con [el grupo] Kitembo y no recuerdo haber gra-
bado en otro contexto.

Cuando toco y me toca ese momento de creatividad que nos dan
en un grupo yo soy de recurrir a este lenguaje; intento que venga, esté
tocando la musica que toque en algiin momento voy a intentar recurrir a

24 “Manana en el Abasto” por Cafundd +10 Orquesta (2015), con Juan Carlos Baglietto
en voz y Sergio Pesse, Mauro Mazarrella y Miguel Villaveiran en atabaques de invitados.

|82


https://cafundo.bandcamp.com/album/cafundo-10-orquesta

una frase, sea un llamado de [tambor] bati o frases del [ritmo] czbila, uno
lo va metiendo, la va agarrando... o como cuando tocds samba. Siempre
uno recurre sin ser el toque especifico, pero a mi me gusta mucho jugar
con eso, vengo tocando con cualquier ritmo y me armo mis secuencias.
Me gustan los solos y cuando me dejan ahi ese espacio, en algin momento
que te dejan la lucecita ahi para que te explayes y que uno toque un poqui-
to, uno recurre, es inevitable. Tengo mis secuencias que paso y las estudio,
hago las pegatinas de ritmos. Si intento mantener las claves ritmicas y de
ahi me voy, pueden aparecer cosas del [ritmo] congo, o sintesis, vengo to-
cando solo lo que sea y tiro ahi una réfaga de algo. Siempre voy a recurrir,
para mi es algo natural, no solo del candomblé.

Yo antes era muy muy tajante cuando escuchaba algo, con todas las
musicas, y decia “no, pero esto, a mi, no...”, cuando algo no me lo habian
ensefiado de esa forma. Después vefa que alld tocaban asi, alld asi y el otro
asi, y me iba a cansar toda la vida de estudiar todas las lineas que existian.
Entonces uno también cuando ensena, ensena una introduccién a lo que
es el ritmo. Después el techo lo pone quien esté estudiando.

En la escuela EMPA?® los primeros anos trabajé un poco mds algunos
ritmos, sobre todo el cabila, porque de ahi entraba al samba y empecé a
agarrar la cuestién colectiva del tambor. El otro ritmo que también traba-
jamos es el Zjexd, pensando en la musica popular brasilena y en los ritmos
presentes. La recepcién es buenisima, sobre todo la cuestién colectiva es
muy bien aceptada por los chicos y chicas, les encanta cuando uno cantay
los cantos del 7jexd, es como que “van”. En los tltimos afios sobre todo de
pandemia perdi un poco el foco y fui por otro lado, tuve que puntualizar
algunas cosas y capaz que no vi tanto los ritmos afrobrasilefos como tam-
poco vi del folklore cubano. Si nos centramos més en la masica popular
y entonces abordé por otro lado. Pero dentro de mi repertorio estdn [los
ritmos] cabila, ijexd, y congo. De hecho, también pasaba que cuando cum-
pliamos el ciclo y nos quedaban unas clases, introducia ahi el atabaque
para que pique, porque yo estoy en la formacién bésica y tenemos que dar
un panorama general y el atabaque es un instrumento fundamental —mis

25 Escuela de Musica Popular de Avellaneda, la primera institucién publica en su tipo en
Argentina y Latinoamérica fundada en 1986 en un suburbio de la ciudad de Buenos Aires,
con formacidn especifica en carreras de musica popular con orientacion en Tango, Jazz y
Folclore (en este caso, el término refiere al género musical popular).

83|



alld de que en la escuela no los tenemos, tenemos congas—. Pero me pare-
ce que tienen que conocer el atabaque, el tambor batd, asi como hicieron
con el cajéon. Otra forma en que lo abordo es a través de estudios, porque
habia libros que a mi no me cerraban como los que me hacian estudiar en
el conservatorio. Y fui creando estudios, por ejemplo, del ijex4, incorpo-
rando lectoescritura por otro lado. Les ensefaba los tambores y haciamos
estudios en donde tenfan que seguir lecturas. Asi pasé en algin momento
con el cabila, sobre todo los primeros afios con los primeros grupos, y
pensando también en el trabajo que se venia haciendo en la escuela gracias
al maestro Miguel Tallo que tenia esa linea folclérica con los ritmos cuba-
nos y que pasaba algunos ritmos de candomblé. Pensando en esa linea los
primeros afios lo hicimos con mis companeros de cdtedra; se ensefian los
ritmos, sobre todo el cabila cuando se ensena samba, y creo que en el nivel
superior también dan los ritmos, sobre todo los de mano limpia.

Estd buenisimo que todas las instituciones puedan tener ese espacio.
Yo tuve que hacer mi formacién particular, casi todo. A mi estudiar en el
conservatorio de la madsica académica me ayudé mucho y me ordend; hoy
en dia también agarro muchos de esos elementos para dar clases, sobre
todo los estudios, la organizacidn, las obras y cémo trabajarlas. Pero no era
el lugar, tenia que salir a estudiar por otro lado. No sé hoy en dia cudntas
instituciones tienen la modalidad de percusién de mano y eso es impor-
tantisimo, no sé por qué se tarda hoy en dia.

El tambor es muy importante, siempre fue importante para mi. Pero
que esté de la forma académica, formal, me parece fundamental porque
también somos un nimero, somos un publico que necesitamos ese espacio
y estamos ahi. Y de ahi dar a conocer. Muchas veces las personas vienen a
estudiar la percusién o un instrumento, tenfa su bongé y le abris el panora-
ma y se le abre la vida. Para mi esto es la vida igual, yo a veces exijo porque
para mi esto es mi vida, précticamente desde que tengo uso de razén toco
un tambor. Entonces abris ese panorama y alguien conoce un atabaque, un
batd o lo que fuere en la institucién. O con algin profesor particular como
me pasé a mi, que buscando después pude hacer el camino que queria.

Es fundamental que se abran mds espacios. Yo hablo muchas veces
del tambor en la EMPA, y también que debe ser parte de una formacién
integral. Me parece que es muy piola que se estudie el tambor, se estudie
el lenguaje musical y que ayuden a implementarlo en una prictica, que se
ensefien las apreciaciones... Que el tambor popular tenga el lugar acadé-

| 84



mico que tiene en muchas partes de la regién y en el mundo.

Sabiendo que este espacio lo va a compartir mi maestro, yo quiero
agradecerle la generosidad y cémo se fue dando todo, a mi maestro Blue. El
fue muy generoso en ensefiarme casi todo con respecto a esto, y por poner-
me en ese lugar que me dio en los Gltimos afos en que me desempené un
poquito mds. Gratitud a él y a mis companeros del grupo, a cada uno que
pasé por al lado mio y que capaz que uno le pidi6 una frase. A las maestras,
ya sean las maestras brasilefias, los maestros brasilefios o las maestras con
quienes comparti acd. Agradecimiento por darme siempre ese espacio.

85|



) Capitulo 3
POETICAS DEL SAMBA URBANO:

LIRISMO DO RIO, VERSOS
EN BUENOS AIRES

Introduccion
El samba urbano: la historia

de sus letras
Por Nicolas Muntaabski

El presente capitulo propone un recorrido por las composiciones contem-
pordneas del samba urbano, en la voz de compositores y compositoras
jovenes de Rio de Janeiro y Buenos Aires. Este didlogo transnacional es
posible gracias a la presencia activa del samba en la ciudad de Buenos Aires
en donde se ha ido desarrollando un campo profuso de rodas de samba a
lo largo de mds de veinte afos. La conformacién de un campo de musicos
de samba en Buenos Aires se remonta a mediados de la década de 1990 y
se nutre, principalmente, de dos vertientes. La primera, vinculada con la
migracién de artistas afrobrasilenos a Buenos Aires en los afios noventa,
introdujo el repertorio del samba en grupos que tocaban inicialmente bo-
ssa nova, influyendo asi en una primera generacién de musicos argentinos,
como los que integraron la formacién inicial del grupo Malandragem. Una
segunda vertiente se dio a partir de los viajes que estos musicos argentinos
pudieron realizar a Brasil a finales de la década del noventa y comienzos de
los annos 2000. De esos viajes surgieron intercambios y amistades artisticas
con jévenes musicos de samba de Rio de Janeiro, que hoy son referentes
de la nueva generacién de sambistas cariocas (Paganelli, 2022).

El samba urbano nacié en la ciudad de Rio de Janeiro a mediados de
la década del veinte del siglo pasado, mds precisamente en el Morro de Sao

|86



Carlos y el Largo de Estécio de S4. De mano de los Bambas de Estacio,
creadores de la primera escola de samba llamada Deixa Eu Falar, surgi6 en
las inmediaciones portuarias del centro de la ciudad de Rio de Janeiro,
zona denominada por Heitor dos Prazeres como “la pequefia Africa de
Rio de Janeiro” (Moura, 1995).

El samba urbano es producto de diversas corrientes migratorias in-

ternas y elementos propios de la por entonces capital del Brasil. Sélo por
destacar algunas de las influencias mds marcantes que dieron origen al
fenémeno urbano del samba, las cuales se fusionaron con las musicas
urbanas cariocas como la modinha y el choro, podemos mencionar a los
denominados batuques —terminologia utilizada para definir diversos ma-
nifiestos de matriz africana en el Rio de Janeiro del siglo XIX, como el
lundu, maxixe, y el tango brasileiro (Andrade, 2018)—; el jongo de Minas
Gerais; el samba de roda de Bahia con sus lideres religiosos llegados de este
estado; los repentistas, cocos y chulas raiadas de la zona norte y noroeste
del Brasil; y las msicas traidas por las migraciones del Vale do Paraiba del
interior de Sao Paulo.
En sus inicios, el samba urbano presentaba como estructura una parte
—o estribillo—, que era fija y cantada por Ixs participantes del pa-
gode*® Luego, una parte “B” —o estrofa—, que era improvisada por uno
o mds cantores de manera alternada, caracteristica tipica del samba rural
y de muchos otros manifiestos de matriz afrodiaspérica (Cabral, 2011).

Durante las dos primeras décadas del siglo XX las grabaciones fue-
ron escasas y eran rotuladas en los llamados discos de pasta como lundus,
maxixes y marchas ranchos, hasta la grabacion del samba amaxixado con
estructura de samba de partido alto “Pelo Telefone”, que serd mundial-
mente conocido como “el primer samba grabado” en el afio 1917 (Pereira
Cunha, 2015). En este primer periodo, las temdticas de las letras eran de
tono satirico, jugando con el doble sentido y la transgresién desfachatada.

Sandroni (2012) sostiene que, durante la década de 1920, surgieron
dos cambios paradigmdticos en la cultura popular urbana de Rio de Janei-
ro: la fundacién de la primera escola de samba Deixa eu Falar que ya men-
cionamos, y la creacién de la Radio Nacional en Brasil. La primera escola,
vanguardista en el samba, innové la instrumentacién, dando lugar a nuevas

WA »

26 Nota del autor: pagode se refiere, en este caso, al evento que articula musica en vivo,
baile y gastronomia, equivalente a la pena folkérica argentina.

87|



claves ritmicas que dieron origen al samba tal como lo conocemos en la ac-
tualidad. Por su parte, la Radio Nacional comenzé a dar notoria visibilidad
al samba a nivel regional e impuso nuevos pardmetros para la composicion
de sus letras. De esta manera, la parte “B” o estrofa abandond la improvisa-
cidn, a diferencia de los desfiles de las escolas de samba de la época:

Pero, por lo que todo indica, por razones atin por determinar, el “nue-
vo” toque fue la traduccién mds conveniente de la polirritmia de las
escuelas de samba al lenguaje de la radio y del disco. Sirvié al mismo
tiempo para que gente como Ismael Silva, Cartola y otros bambas ex-
hibiesen su diferencial, mostrando que lo que hacfan era samba y no
maxixe; y para que el Brasil repensase su identidad multi-racial (San-

droni, 1996, p. 7).

Es asi como en las dos siguientes décadas del treinta y del cuarenta, el
samba comenzd a transitar un momento sumamente creativo en lo que a
ritmica y composiciones se refiere. Aparecieron musicos de la talla de Paulo
da Portela, Heitor dos Pazeres, Noel Rosa, Ismael Silva, Wilson Batista y
Dorival Caymmi, por destacar algunos. Este tltimo, oriundo de Salvador
de Bahia, realizé grabaciones en la Odeén y presentaciones en radio, influ-
yendo decisivamente para instalar el concepto de samba urbano en Salva-
dor. También se destacaron las duplas Bide y Marcal, quienes compusieron
el cldsico “Agora ¢ cinzas”, grabado por Mario Reis y Francisco Alves, mu-
sica que relata el sufrimiento y el despecho por un amor perdido, asi como
las largas noches de fiesta en el samba, o los vaivenes del malandro de la
bohemia carioca —figura equivalente al compadrito en el tango rioplaten-
se—, quien se jacta de sus destrezas como gigol, aseado y bien vestido,
graduado en labia, que aspira a trabajar poco y vivir como un bon vivant.”

Otra temdtica de este periodo fue la reflexién sobre los valores hu-
manos y la condicién de los mds postergados, asi como la descripcién de
los escenarios agrestes suburbanos que hablan del canto de los pdjaros,
amaneceres imponentes o gotas de rocio en las madrugadas.

Para fines de la década del cuarenta surgen los denominados sambas
de exaltagdo, impulsados por el Estado Novo del presidente Getulio Var-

27 Nota de la edicién: en el lunfardo, slang del tango argentino, labia quiere decir locua-
cidad. Bon vivant,amante del buen vivir.

| 88



gas, cuyo objetivo politico era engrandecer a los héroes nacionales, figuras
del arte y politicos del momento. Finalmente, en el inicio de la segunda
mitad del siglo XX, podemos ubicar al Samba de breque de Moreira da
Silva y su alter ego, Kid Morengueira, y el samba sincopado de Geraldo
Pereira (Lopes y Simas, 2015).

Para la década de los cincuenta, las grabadoras y radios —y en conse-
cuencia los salones de bailes y gafteiras”—, comenzaron a priorizar a los
cantantes de serestas y a los llamados sambas-cangdes, que ya existian en
los repertorios de algunos de los compositores mencionados. Este estilo
dentro del género tiene una cadencia préxima al bolero, de ritmo lento
y suave. Las letras de Lupizinho Rodriguez y Silvio Caldas, entre otros,
hablarin de pérdidas amorosas y resignaciones piadosas, temdticas que se
mantienen presentes hasta nuestros dias en las letras del samba. También
encontraremos el trabajo autoral de Z¢ Ketty, que consigue expresar, con
realismo, las vivencias en los morros y periferias cariocas.

Durante la década siguiente, en los anos sesenta, la hegemonia del
movimiento de la bossa nova invisibilizd, a niveles comerciales, a los com-
positores del samba urbano, quienes resistieron en espacios como el Teatro
Opinido y el restaurante Zicartola en el centro de la ciudad, asi como en los
terreiros de sambas de los suburbios cariocas (Moura, 2004), donde encon-
traremos a artistas como Elton Medeiros y Paulinho da Viola, por nombrar
solo algunos. En las letras de este periodo particular, podemos destacar la
necesidad de algunos autores de expresar las problemdticas de una sociedad
sumida bajo un régimen dictatorial, momento histérico en Brasil conocido
como “afos de plomo”, que se extendi6 durante dos décadas (1964-1984).

Paralelamente, en las escolas de samba, se vivié un proceso que algu-
nos estudiosos (Moura, 2004; Lopes, 2005 y Cabral, 2011) caracterizaron
como de “blanqueamiento del samba”; en tanto se comenzé a desnatura-
lizar la fiesta comunitaria y popular de matriz africana a causa de la expul-
sién de sus propios herederos. Como movimiento contrapuesto, la escola
de samba Académicos do Salgueiro comienza el proceso reivindicatorio de
la ancestralidad afro del Brasil como tema principal de sus enredos.

La bossa nova redujo la polifonia ritmica de los tambores caracteris-
ticos del samba a una formacién cldsica de combo de jazz, que podemos

28 Nota de la edicidn: espacios donde se realizan bailes.

89|



caracterizar como integrada por un instrumento armoénico-ritmico (pia-
no, guitarra) mds bajo y baterfa. Algunos exponentes de este movimiento
como Antonio Carlos Jobim, Vinicius de Moraes y Joao Lyra presentaron
un nivel de sofisticacién musical y poética asociado a sus origenes sociales
y vivencias particulares (Lopes y Simas, 2015).

Para finales de 1960 y comienzos de los afos setenta, el samba cobré
un nuevo impulso de la mano de artistas como Ivonne Lara, Martinho da
Vila, Candeia, Joao Nogueira y Monarco, entre otros compositores que
lograron sus primeras grabaciones discogrificas. Entre estas se destacaron
los primeros LP solistas de Cartola y Nelson Cavaquinho. Para mediados
de los setenta, de la mano del madrinazgo de Beth Carvalho, surgié un
nuevo bastién de revolucionarios del samba en el barrio de Olaria, muy
cerca de Penha, zona norte de Rio de Janeiro. Estos musicos incorporaron
nuevos instrumentos y nuevos toques, y congregaron a los compositores
jovenes en su pagode semanal en la sede del bloco carnavalesco Cacique de
Ramos. El samba del grupo Fundo de Quintal, creado por dicho bloco,
convoco a nuevos compositores como Almir Guineto, Jorge Aragio, Nei
Lopes, Wilson Moreira, Z¢ Luiz, Luiz Carlos da Vila y los emergentes
Sombrinha, Arlindo Cruz y Zeca Pagodinho, algunos de los cuales tam-
bién se juntaban para componer en el foco de resistencia del Grémio Re-
creativo de Arte Negra Quilombo, liderado por Antonio Candeia Filho,
mds conocido como mestre Candeia.

Esta nueva camada de compositores comenzé a abordar temdticas
muy diversas en sus liricas, similares a las composiciones de los periodos
ya citados, pero con una descripcién del impacto de la modernidad y la
urbanidad en sus vidas.

Durante la década de los ochenta, los compositores del periodo ante-
rior se consagraron e instalaron en el circuito de compositores comerciales
también, extendiéndose hasta la década de los noventa, cuando el llamado
“pagode romdntico” adquiere hegemonia en la industria musical y en el cir-
cuito del samba. Sus letras comienzan a hablar desde una perspectiva—en
varios casos— mucho mds superficial, convirtiéndose en la marca estilistica
de la década entera y comienzos de la siguiente. Podemos citar a grupos
como S6 Pra Contrariar, SPC, Raca Negra, Exaltasamba, Molejo, Art Po-
pular, Katinguelé, Soweto, Negritude Jr, Revelagao y Bokaloka, entre otros.

En el inicio del nuevo milenio, resurge un barrio emblemadtico cono-
cido por su bohemia como centro de encuentro de sambistas y frecuenta-

190



dores: el barrio de Lapa va a cobijar a las nuevas camadas de compositores
de samba que contindan dicha tradicién. Dentro de esta nueva genera-
cién de sambistas se destacan los nombres de Joiao Martins, Indcio Rios,
Manu da Cuica, Alfredo Del-Penho, Leandro Fregonesi, Ratl DiCaprio,
entre otros. Las temdticas de las letras del samba acompafan su contem-
poraneidad, al mismo tiempo que mantienen un pie en el pasado, con-
servando siempre vivos los trabajos de sus compositores mds importantes.
A lo largo de este capitulo, proponemos un recorrido con algunos de
los exponentes que hoy componen samba en Rio de Janeiro, asi como algu-
nos de los compositores de Buenos Aires, para profundizar el conocimiento
sobre este proceso creativo en su territorio de origen y su contraparte en
Argentina, buscando comprender sus caracteristicas y dinamismos.”

29 Nota de la edicion: las intervenciones que siguen respetan el formato original de
entrevista para mantener el sentido de lo expresado por las y los participantes.

91/



Bibliografia:

Cabral, Sergio (2011). Escolas de Samba do Rio de Janeiro. Sao Paulo: Lazuli.
Castro, Mauricio Barros de (2004). Zicartola: politica e samba na casa de
Cartola e Dona Zica. Rio de Janeiro: Relume Dumard — Prefeitura do Rio.
de Andrade, Mario (2028). Evolucién Social de la Miisica en Brasil (y otros
ensayos escogidos). Cérdoba: Buena Vista Editores.

Leal, Cély (2010). Noitadas de Samba, foco de resisténcia (DVD). Consul-
toria Artistica: Jorge Coutinho e Leonides Bayer. Brasil: Singra Produgées.
Lopes, Nei (2005). Partido-alto: Samba de bamba. Rio de Janeiro: Pallas.
Lopes, Nei y Simas, Luiz Antonio (2015). Diccionario da histéria social do
samba. Rio de Janeiro: Civiliza¢io Brasileira.

Moura, Roberto (1995). Tia Ciata e a Pequena A:ﬁz'm no Rio de Janeiro.
Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura — Dep. Geral. de Doc. e
Inf. Cultural — Divisao de Editoracio.

Moura, Roberto (2004). No principio, era a roda: um estudo sobre samba,
partido-alto e outros pagodes. Rio de Janeiro: Rocco.

Paganelli, Pia (2022). “Medscaras artisticas negras, pieles blancas. La prdc-
tica del samba en la ciudad de Buenos Aires: el caso de la ‘Roda de Samba
Bom Ambiente”. En Revista Decifrar de la Facultad de Letras de la Univer-
sidad Federal de Amazonia, Brasil (Vol.10, n.19, 2022).

Pereira Cunha, Marfa Clementina. (2015) “Ndo td sopa” - Sambas e sam-
bistas no Rio de Janeiro de 1890 a 1930. San Pablo: Unicamp.

Sandroni, Carlos (1996). “Mudangas de padrio ritmico no samba carioca,
1917-1937”. En Revista Transcultural de Miisica nro. 2.

Sandroni, Carlos (2012) Feitico Decente. Transformagoes do samba no Rio
de Janeiro (1917-1933). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor Ltda.

192


https://www.instagram.com/revistadecifrar/

Entrevistas
Por Ana Rosa Cruz y Nicolas Muntaabski

Ana Rosa Cruz es brasilefia residente en Argentina des-
de hace quince anos. Gestora y productora cultural, es
magister en Estudios Culturales por la Universidad Na-
cional de Rosario e investigadora de la relacion bilateral
entre Argentina y Brasil, enfocindose en manifestaciones
culturales de matriz afrobrasilena como el samba y la
capoeira. En paralelo, articula proyectos que vinculan
paises de América Latina a través de la cultura, las artes y los activismos.

Nicolds Muntaabski comenzd sus estudios en milsica
brasilena en el afio 1999 y desde entonces sigue perfec-
cionando su ejecucion y profundizando en sus diversos
estilos con profesores locales y brasilenos. Entre 2015 y
2017 realizé un viaje de estudio a la ciudad de Rio
de Janeiro en Brasil donde desfilé como ritmista en la

' tradicional Escola de Samba Portela durante el carna-
val 2016. En esa ciudad asistid regularmente a la Escuela de Musica Portd-
til y a la Casa del Choro donde tomé clases de cavaquinho. Paralelamente,
tomd clases particulares de percusion con diversos profesores y participé como
miisico de rodas de samba cariocas. En Buenos Aires cursé el primer ano del
Profesorado de Etnomusicologia en e/ Conservatorio Superior de Miisica
Manuel de Falla y participd en diversos proyectos musicales de samba, tales
como Malandragem Samba (2007-2015), Roda de Samba Bom Ambiente
(2006-2017), Bateria de Samba Estagao Primeira (2010-2018) y Bilongo
Samba (2019- Presente). Desde el aro 2009 se desemperia como docente par-
ticular y tallerista de percusion del samba, banjo y cavaquinho.

93|



Ramiro Soler

Comenzd a tocar la guitarra eléctrica de manera autodi-
dacta desde el ano 1987. A partir de 1993 inicid estudios
en el Instituto Tecnoldgico de Muisica Contempordnea
(ITMC) donde se formé con grandes profesores de jazz,
blues, rock, latin jazz y bossa nova. Alli conocié a Beto
Caletti, quien le presentd diversos géneros musicales de
Brasil y con el que continud sus estudios por un tiempo.
En la década del noventa participé de varias formaciones de jazz y bossa nova
como guitarrista y cantante, cuando comenzd tocando cavaquinho con el proyec-
to de miisica popular brasilenia Malandragem, que continiia en la actualidad.

A partir de un viaje a Salvador de Bahia y Maceid en el ano 2000, tiene
la oportunidad de conocer a un grupo de samba carioca y esta experiencia le
marca un nuevo rumbo musical. Con Malandragem hizo tres trabajos disco-
grdficos: Canto Popular, Feito na Lapa y un EP con composiciones propias,
estos tiltimos grabados en Rio de Janeiro, en el barrio de Lapa.

Ana Rosa Cruz: Nos gustaria saber de tu labor de compositor, coémo llegas-
te hasta ahi, cdmo es el proceso, y si fue paralelo a tu trabajo de cantante.

Ramiro Soler: la composicién viene desde siempre, puntualmente
empiezo a componer en samba cuando empiezo a tocar samba. No en
el momento, porque uno va aprendiendo; pero vas escuchando y si, sa-
len cosas por ahi del estilo. Puntualmente las primeras composiciones de
samba son cuando ya a partir de Malandragem necesitamos decir nuestras
cosas, y nos animamos a componer en ese género. Pero la composicion
viene de siempre, con mis otras bandas he compuesto siempre, aunque
me tomé un tiempo para poder plasmar canciones. En el samba arranco
a partir de Malandragem desde el ano 2000 para acd. Tuve a un enorme
parceiro que es Guillermo Schneider, con él la verdad que nos manejamos

|94



barbaro a la hora de escribir y de ponerle musica a las letras que me trae,
y yo también aporto lo mio. Feito na Lapa y muchos de los siguientes
trabajos son parcerias con Guille, y tengo algunos temas que si compongo
solo. El samba tiene mucho eso de que “yo hago la primera y vos hacés la
segunda’, es una caracteristica del género que es permeable a los demds, a
otros compositores. No es que se trate de un compositor estrella que hace
todo, generalmente se abre la cancha para que jueguen todos.

ARC: Es como un partido de voley o un partido de fatbol, no se
puede jugar solo.

RS: totalmente.

ARC: ;Cémo son los temas? Porque ustedes tienen influencia del
samba carioca ;no?

RS: la temdtica suele ser como en cualquier género folklérico, se exal-
ta el género y el estilo musical.®® Si hacemos un paralelismo acd en la
chacarera, se le canta a la chacarera, ése es uno de los temas. En mi amor al
samba, yo he compuesto cosas que hablan del samba o de la roda de sam-
ba, de ese evento. Por ejemplo [en la cancién] “Canto popular”, cuando
dice “calma, coracio que canta, nio adianta cansar...”, habla de eso: “no
te apures, viene el samba, ya viene el surdo, ya van a entrar todos”. Uno
de los tltimos temas que hemos hecho, “Samba sem remorso”, habla de la
hora de ir a la roda de samba, de cuando uno se mata trabajando y se des-
vive por la vida y finalmente tiene su oportunidad en el samba. Muchas de
las letras hablan del samba pero obviamente no es un tinico tema, también
se habla de amor, de desamor, de cosas cotidianas, de lo que sea; aunque se
destaca el gusto por esa reunién que es la roda de samba.

ARC: Son temas que trascienden la geografia. Un brasilefio ama, un
argentino ama...

RS: totalmente. Pero somos argentinos, estamos en Buenos Aires y ah{

30 Nota de la edicidn: se entiende aqui por “folklérico” al sentido que se le da en Argen-
tina de musica popular de matriz rural y tradicional.

95|



empiezan las diferencias. Yo creo que de alguna manera sentimos lo mismo,
pero lo vivimos diferente porque estamos en otro lugar. Anteriormente
venfamos tocando mds MPB [Musica popular brasilefia], pero hacia el ano
2000 cuando empezamos a tocar samba con Malandragem, lo que queria-
mos era reproducir esas vivencias que nos pasaban cuando nosotros vamos
para alld y vibramos en las rodas de samba de alld, eso de “no puede ser esto
que estoy sintiendo, tengo que esperar un afo para volver acd... No, llego a
casay ya armo algo”. Y asf fue como nos empezamos a juntar y empezamos
a vivir eso acd, con el mayor respeto y tratando de hacerlo lo mejor posible,
pero priorizando esa vivencia de vivir la alegria, el ritmo, y a la vez el tam-
bor con esa ancestralidad. Nio temos aquele swing que vocés tem. ..

ARC: No, no... yo no creo que el swing esté relacionado con la di-
reccién o con el cédigo postal. ;Cudles son las dificultades de componer
samba? ;Preferis componer en portugués o en castellano?

RS: en castellano me sale componer otras cosas, y en portugués me
inclino a componer samba, siempre con algtn corrector o traductor aco-
modando frases, y hasta dejando errores porque también nos hacemos
cargo de que no hablamos bien. Yo me hago cargo. Entonces inclusive por
ahf aparece algtn error en lo que estamos cantando, pero priorizo que de
alguna manera también esté nuestro lunfardo, nuestra gfria, vamos por
ahi. Pero si obviamente hay una dificultad idiomdtica con el portugués, no
es lo mismo para nosotros componer en nuestro idioma natal que en un
segundo idioma. Igualmente creo que también dispara nuevas ideas, por-
que cuando uno compone en otro idioma también le sale decir otras cosas
porque también las rimas van para otro lado, no es lo mismo un idioma
que otro. Obviamente es una gran dificultad componer en otro idioma,
pero no me sale en castellano, me suena raro el samba, escucho muchos
sambas en espanol y me parece que estdn bien, pero a mi no me sale.

Ramiro Soler interpreta Canto Popular:




Guillermo Schneider

Su primer contacto con el samba fue en el ano 1999 y
al ano siguiente conocié a Adrian Botta (Turu) y Ra-
miro Soler del grupo Malandragem, guienes lo invitan
a formar parte del proyecto de tocar y cantar samba
tradicional de Rio de Janeiro en Buenos Aires, al que
se incorpord definitivamente. Malandragem realiza su
roda samba semanal desde sus comienzos y continiia en
la actualidad. El grupo cuenta con tres trabajos discogrdficos: Canto Popular,
Feito na Lapa y un EP con composiciones propias —estos iltimos grabados en
Rio de Janeiro—.

Desde hace mds de veinte anos Schneider realiza reiterados viajes a la
ciudad carioca buscando conocer el samba desde adentro. Asi comenzé a rela-
cionarse con miisicos y frecuentadores de algunas de las rodas de samba carioca
mds relevantes de las viltimas décadas como Pagode da Tia Cica, da Tia Doca,
grupo Galocanté y Cacique de Ramos, principales influencias en su proceso
creativo. Como muisico realizd participaciones en rodas de samba en Buenos

Aires, Cordoba, San Pablo y Belo Horizonte.

Nicolds Muntaabski: Contanos cémo llegaste a componer samba. ;Fue en
paralelo a tu trabajo de crear un pagode en Buenos Aires?’!

Guillermo Schneider: gracias por invitarme a este lindo encuentro.
Todo comenzé casi natural, me topé con el samba y me apasioné, me
gustd de una manera como nunca antes me habia gustado otro estilo... A
diferencia de mi gran amigo Ramiro Soler, yo no tenia estudios musica-
les ni experiencia como musico, conoci el samba de grande, a los 28, 29
afios aproximadamente. Y fue un flash, algo que me pegd en el medio del

31 Ver definicidn en nota 26 de este capitulo.

97|



corazén, amor a primera vista, amor a primer batuque (risas). Y a partir
de ahi el proceso de empezar a componer y demids fue simplemente ganas
de agarrar un ldpiz y un papel y empezar con mi portugués precario en
mis primeros intentos. Después, con el correr del tiempo, uno fue apren-
diendo un poquito mds del idioma, tratando de contar cosas, y me salia
contarlas en portugués; extrafiamente nunca compuse en espanol, no he
escrito cosas en espafiol en forma de cancién. Por suerte la vida me fue
llevando a conocer las personas indicadas, ya sea la gente de Rio o haber
conocido al Turu [Adridn Bota, uno de los percusionistas y fundadores del
grupo Malandragem], que me presenté a Rama [Ramiro Soler], con quien
juntamos nuestras pasiones. Y empezamos a hacer cositas juntos, colabo-
rindonos en esa linda parceria que hemos armado y que ya tiene mds de
veinte afnos y estamos hasta el dia de hoy.

NM: Hablando especificamente de tu trabajo como compositor ;qué
temdticas podrias decir que abordds? ; Tenés algo recurrente?

GS: yo creo que la musica cuenta cosas, contamos cosas. Todo aquel
que escribe una cancién estd contando algo, de la forma que le sale. Y a mi
me salié de esa manera, naturalmente, ponerme un dia con un cuadernito
a escribir cosas e incluso tararear alguna melodia. Y al tener el apoyo de
mis compafieros de musica de acd de Buenos Aires, ir venciendo un poco
el pudor de mostrar algo, que te sale asi, porque es muy intimo el mo-
mento de la composicién ;no? Generalmente es un momento intimo al
comienzo, después quizds cuando ya va tomando mds la forma o te animds
un poquito mds, se puede plantear que te sientes con otro a componer
algo. Pero al principio fue eso, las ganas de contar algo, y eran vivencias
mias y de otros, cosas que uno escucha, que te llaman la atencién y que las
plasmds en un papel. Es muy bueno ese recurso de decir que son vivencias
mias y de otros porque ahi después nadie sabe cudl es la tuya y cudl es la
del otro (risas).

NM: ;Cémo hacés para escribir? ;Lo hacés directamente en portu-
gués como podés o escribis en castellano? ;Alguna vez probaste de decir “a
ver si esto queda, cémo lo hago encajar”? ;Te gusta cémo suena el castella-
no en el samba? ¢La métrica te cierra, no te cierra?

|98



GS: Con respecto a esto, me pasa por caminos diferentes, pero me
pasa algo muy similar a lo que contaba Rama [Ramiro Soler]. El samba
me suena en portugués, las veces que he intentado traducir un tema mio
al castellano o agarrar un samba y traducirlo al castellano como un inten-
to de poder... [se interrumpe]. Como nosotros hacemos musica acd en
Buenos Alires, a veces hasta pensé en traducir sambas cldsicos y pasarlos al
castellano y ver coémo sonaba, pero no, no me cerraba en el oido, es como
que se desvirtuaba. Cuando escucho a otras personas que componen sam-
bas en espafiol, me parecen bonitos pero a mi en particular no me sale. Y
las veces que me puse a escribir, generalmente las canciones que salen re-
donditas son las que te sentds, empezds y terminds, y después se la pasds a
tu parceiro, como puede ser Ramiro o El Chino, que hemos hecho parceria
los tres. El Chino es otro de los integrantes de Malandragem. Y asi darle
un poquito mds de forma y ordenarlo musicalmente, porque como yo no
tengo estudios musicales entonces tiraba ideas y ellos las ordenaban mu-
sicalmente un poco. Incluso les podia dar una letra inconclusa, Rama me
ha terminado varias letras o viceversa. Es lo que decia Rama, en el samba
se genera esa cosa de ver un tema y que los compositores a veces son hasta
cinco o seis; es una cosa muy copada €so.

NM: ;Tenés referentes de compositores de Brasil que decis “ah, me gus-
ta esto, me gusta como dice tal cosa, me hubiese gustado escribir esto...”?

GS: pero claro, jtodos! (risas), de todo lo que es samba. Pero si me pre-
guntds cudl es mi influencia, yo soy fan del samba de suburbio, siempre lo
que mds me vol6 la cabeza fue la forma de tocar el samba en los suburbios
cariocas. Es el lugar donde mds cémodo me senti, fueron los lugares donde
mis disfruté. La historia, de hace veinte anos para acd, llevé a que mis gran-
des amigos que conoci en los suburbios hoy estén tocando en los mejores
escenarios de Rio. Y eso es una cosa hermosa, que uno los conocié tocando
en barcitos, en una esquina o en la puerta del garaje de su casa y hoy estdn
tocando en esos escenarios. Para mi la mayor influencia musical que tuve
realmente fueron esos sambas, esos viajes a Rio que hasta hemos compar-
tido varios, en los que tbamos a tres sambas por dia y que no pisibamos la
arena (risas), s6lo cuando pasibamos por una obra en construccién, nada
mds. Estar veinte dias en Rio sin ir a la playa, esa cosa de curtir esa pasion,
sno? Esa pasién que nosotros como argentinos, hoy, somos los que segui-

99|



mos charlando entre nosotros porque a nosotros nos juntd esa pasion, aun-
que no vengamos de los mismos lugares, somos todos de lugares diferentes
y nos encontramos acd en Buenos Aires por el samba.

| 100



Manu da Cuica

Manu da Cuica es hija de una enganche con un go-
leador. Es percusionista, letrista y escritora, con mds de
30 canciones grabadas, un libro en coautoria publica-
do (E Pretinba, 2024), un musical estrenado (Avenida
Réveillon, 2012) y dos sambas-enredo de Estacio Pri-
meira de Mangueira (2019 y 2020). Tiene canciones
grabadas por Maria Bethinia, Leci Brandio, Péricles y
Marina Iris, y cantadas en concierto por Chico Buarque y Alcione.

El samba de 2019 de la escola Mangueira, “Histérias pra ninar gente
grande”, recibid el premio Golden Standard y fue considerado el mejor samba
de los 40 anos del Sambdédromo (periddico O Globo), ademds de ser el texto
base del ensayo Enem 2025.

Es coautora del libro infantil E Pretinha (Editora Rubra, 2024) y de las
canciones que complementan la publicacion. Entre cuentos, poesia y croni-
cas, tiene mds de una docena de textos publicados en colecciones, incluyendo
premios en los concursos literarios Nossa Gente, Nossa Letras (1° lugar, ABL,
2006), Contos do Rio (O Globo, 2007), para Ler a Lapa (Imdi Editorial,
2015) y Concurso Petrobras CasaBloco (2025).

Le gusta el caruru, la luz otorial y el gol de peixinho.”

Ana Rosa Cruz: Querria saber de vos, de tu historia, Manu. ;Cémo es tu
proceso de composicién en relacién al samba?

Manu da Cuica: {Buenas noches a todos! La pandemia es horrible,
pero de vez en cuando nos sorprenden cosas como estos encuentros: de
renente. nos encontramos en medio de una roda de samba que junta a dos

32 Nota de la edicidn: la traduccion no literal sino conceptual de esta idea es “gol de
palomita”. Agradecemos a Pablo Alabarces por esta referencia y por la traduccion de las
posiciones de los jugadores de futbol nombradas por la entrevistada.

101 |



paises. De hecho es un verdadero honor poder participar y hablar de sam-
ba, que creo que es importante en la vida de todos los que estamos aqui.
Quiero agradecerles mucho la invitacién y las charlas anteriores. También
soy una experta en portufol; lo entendi casi todo, y lo que no entiendo,
inventé que si (risas).

Creo que el samba tiene un lugar cautivador; algo de lo dicho aqui
hasta ahora habla de eso, y para mi no fue diferente. No vengo de una
familia de musicos profesionales, ni mucho menos, pero tuve algo de con-
tacto con el samba gracias al carnaval. Iba al carnaval y lo asociaba con
los buenos momentos de mi infancia, de alguna forma tenia ahi algo de
permisividad, los adultos hacian cosas que cuando una las vefa decfa “creo
que hacen eso sélo en carnaval” (risas). Pero sin asociar inmediatamente
eso al samba, me gustaba la marchinha del carnaval y todo eso.?

Empecé en la radio, tocaba en la época de los noventa en los llama-
dos pagodes de las radios. Sabia un poco de pandeiro porque mi padre
también tocaba algo. Pero poco a poco, me dije “necesito adentrarme en
esto, porque este género, no sé por qué, tiene mucho sentido para mi”. Y
después, cuando empecé en las rodas de samba en Lapa, en el bar de Don
Cléudio y demds, empecé a ver que eso en realidad tenia mucho sentido
para mi, porque me recordaba cosas que siempre me habian gustado, que
era estar en la calle, estar en un espacio colectivo, crear cosas... Lo hice asi,
jugando al futbol en la calle; siempre jugué al futbol. Y esa cosa callejera
de tener esa amistad, de “hagamos algo juntos aqui”. El samba era eso
y yo vivia sin tenerlo como protagonista; y cuando lo encontré, me dije
“esto es lo que tiene mucho sentido para mi”. Desde entonces nunca he
abandonado las rodas de samba. Aprendi a tocar el pandeiro y participaba
tocando en las rodas. Pero mi inquietud siempre ha sido la cuestién de la
creacién; siempre me ha gustado escribir desde pequena. Por eso desde el
primer momento yo me decia “preciso intentar escribir un samba”, por-
que cuando algo me gusta de verdad quiero escribirlo, escribir sobre ello,
basindome en ello. Estaba muy satisfecha con mis batucadas, disfrutando
estar ahi fuera, en la calle, y aprendi a tocar el pandeiro no para ser musica,
sino para estar en las rodas de samba. Era un pretexto, una forma de estar

33 Género de musica popular del carnaval carioca entre las décadas del veinte y el se-
senta.

1102



ahi; asi fue como aprendi a tocar la cuica, para poder volver a los blocos
de carnaval a los que solia ir. Pero luego se llenaron muchisimo asi que
me dije “;c6mo carajo voy a ir si hay tanta gente? Ah, me voy a sentar en
los tambores porque es el lugar mds tranquilo. ;Qué puedo tocar aqui? El
pandeiro no me sirve, la cuica si, asi que vamos, vamos con la cuica.”

De alguna manera, para mi, los instrumentos eran formas de acer-
carme y estar presente en este universo de la roda de samba y los blocos.
Con esta relacién que ya tenfa con la escritura —porque siempre me ha
gustado escribir—, pensé que serfa esencial intentar adentrarme en esta
préctica, crear algo, hacer un samba. Me topé con un problema grave: mi
limitacién melddica. Soy la peor cantante del mundo, la peor cantante en
la ducha, menos “Una Cantante”; la melodia no es lo mio. Al principio
fue una gran frustracién porque queria hacerlo, tenfa claro que queria
hacer samba, pero necesitaba una faceta diferente. Y fue una verdadera
fuente de sufrimiento, porque estaba muy ansiosa por querer crear, pero
simplemente no podia despegar. Hablo de finales de los noventa, y no
habia tantos blocos en las calles como hoy; aqui en Rio de Janeiro, en las
calles, la situacién era diferente. Y a nadie de mi edad, de mi escuela, de
mi calle, a nadie le gustaba el samba; era algo sin sentido. Entonces fue
medio que yo sola estaba intentando encontrar lugares a los diecisiete o
dieciocho anos, cuando me encontré alli y conoci a mi primer parceiro
[socio musical] Thiago Batista. Me senti aliviada y pude decir: “jGuau,
funciona, puedo hacerlo!” Luego hicimos algunas cosas juntos, y con el
tiempo encontré nuevas asociaciones, como Rodrigo Lessa, uno de mis
socios principales; Marina [ris, con quien escribi, por ejemplo, “Virada”,
que Péricles y ella grabaron y lanzaron ayer, etc. Fue este camino, este
encuentro de cosas que siempre he disfrutado: escribir, crear y estar en la
calle, formar parte de un colectivo. Y el resumen es, cémo decirlo, tener el
gran honor de ser compositora de samba junto a mis parceiros.

ARC: Hablando de desafios, ;cémo es ser mujer compositora de
samba?

MDC: esta es una pregunta que me surgié antes: como era ser
instrumentista mujer, percusionista mujer. En mi vida de alguna manera
surgi6 incluso antes: como era ser mujer y futbolista, como era ser mujer
y disfrutar de estar en la calle, jugando al fatbol descalza. Creo que esta

103 |



pregunta no sélo me surge a mi; sino a todes nosotres que, de alguna
manera, nos eNcoNtramos en espacios que sentimos que no estdn hechos
para nosotres®®. Lo sentimos, pero no necesariamente lo formulamos ni
lo entendemos del todo. Asi que creo que afortunadamente cuando em-
pecé a componer, ya habia pasado por otras experiencias de este lugar
desplazado, debido a cémo se organiza la sociedad de manera sexista. Y al
haber experimentado ya estos desplazamientos, estas situaciones de opre-
sidn, creo que eso me llevé a llegar como compositora no sélo sintien-
do lo “delicadas” que eran esas situaciones —para decirlo de una forma
mis relajada—, sino también intentando reflexionar sobre ello e intentar
aplicarlo también en la musica. Cuando empecé a hacer samba creo que
hubo un momento emblematico, que tiene que ver con lo que preguntis
aqui. Yo tenfa el arquetipo del cantante de samba en la cabeza, escuchaba
sambas y, en cualquier conversacion, el cantante de samba era un hombre,
el que hacia el samba era un hombre. Asi que construi este arquetipo y
escribi cosas que de alguna manera estaban influenciadas por él; era como
un pequefo fantasma, un espectro al que le daba algin tipo de satisfac-
cién. Esto era muy claro, y solo lo comprendi cuando escribi “Para matar
preconceito” —que dudé si podria escribir esta cancidn, en el sentido de
“sencaja esto? ;puedo? ses posible hacer un samba asi, es posible hacer
un samba con este tipo de cuestionamiento? ;seguird siendo samba?”—.
Creo que el samba, como toda cultura popular —no es su privilegio—
siempre estd intentando sobrevivir. Porque la industria cultural siempre
va por delante, tiende a tener sus dogmas, sus reglas, sus normas: “esto
es samba, esto no es samba, esto es samba con raices, es samba con azin
mds raices...”. Creo que esto tiene sentido en una légica de supervivencia
en un mundo globalizado, donde la cultura popular no es hegeménica,
pero creo que todos los que formamos parte de este universo de la cultura
popular también debemos desafiar este dogma. ;Qué vamos a reproducir?
Creo que todos empezamos en esa produccién; yo empecé reproduciendo
las canciones de samba que escuché. A partir de ese momento, comprendi
que podia intentarlo, a ver si podiamos crear un samba que aportara una
perspectiva diferente. Por eso, creo que ser compositora también signifi-

34 Nota de la edicion: aqui la entrevistada utiliza el modismo impersonal “a gente”, por lo
que consideramos que la manera mas adecuada de traducir el sentido de su frase es con
el uso de la “e” en los pronombres.

[ 104



ca plasmar estas experiencias, reflexiones y sensibilidad de las mujeres en
una cancién, no necesariamente hablando de un solo tema, sino de esta
perspectiva. Creo que en el samba tenemos una perspectiva masculina
muy cristalizada, y necesitamos las perspectivas de estas mujeres para las
situaciones que queremos abordar, para que nuestra perspectiva quede im-

presa alli.

ARC: Pienso mucho en Djamila Ribeiro, quien habla del lugar de
Jfala, ese lugar que empezamos a ocupar, de poder contar nuestras histo-
rias, nuestra trama. Ramiro tocé un tema que me impactd, porque canta
“olhando a bundinha da nega que mexe”, y este es un tema que incluso aqui
en Argentina estd empezando a cambiar, esa mirada de malandro que en
cierto modo exportamos. Pero aqui también estdn cambiando un poco,
intentando cambiar este tema sexista. Queria preguntarte: ;se mantienen
los temas? ;Estdn cambiando las letras de samba? ;Estdn cambiando las
preguntas sobre la vida y el amor? Porque también es una cuestién politi-
ca: ssentis que hay un cambio?

MDC: siento que hay mucha inquietud, y creo que eso es muy bueno.
Creo que la inquietud es fundamental, que no tenemos que naturalizar las
cosas. Y al mismo tiempo, cuando vamos a cuestionar algo artisticamente
o queremos demarcar otros espacios, tenemos que trabajar duro porque
tenemos siglos para seguir en el samba. Llevamos un siglo de una forma
en un género que se perfecciond desde una perspectiva muy especifica, y
que desde esta perspectiva produjo —no es una contradiccién—obras de
arte. Y asi como tenemos que reconocer los méritos artisticos, al mismo
tiempo debemos preocuparnos por qué tipo de verdades se cristalizan alli,
qué tipo de imagen de la sociedad se presenta alli. Creo que nosotros,
como contempordneos, debemos traer nuestras preocupaciones, esto estd
cambiando. Si nos cuestionamos hoy, afortunadamente, los diversos luga-
res donde se ubican las mujeres, ya sean de la comunidad LGBTIQ+, o la
cuestion de la negritud, etc., esto debe estar presente en nuestro arte, sa-
biendo que tendremos la tarea de lidiar con una acumulacién de cien afios
que dejaron marca. Y la cultura popular, la cultura en su conjunto, trabaja
para crear esta amalgama y dejar muy claras las normas de la sociedad.
Desde los dichos populares hasta la musica que producimos, demarcamos
este lugar. Por eso es fundamental que otras voces territoriales, otras voces

105 |



de género, se sumen e influyan en las creaciones. Veo a estos debates con
buenos ojos. Obviamente, no veo con buenos ojos cémo se llevan a cabo
la mayoria de los debates, porque todavia no sabemos cémo relacionarnos
con las redes sociales. Todo termina siendo una merda, al final, no se llega
a ninguna parte y se pierde la profundidad de las cosas; pero creo que el
debate es fundamental. Es crucial que entendamos que no tiene sentido
seguir produciendo creaciones que refuercen un lugar que creemos que
no deberia ser reforzado. ;Y qué hacemos con todas esas canciones de las
que tenemos recuerdos emocionales y musicales, canciones de gran cali-
dad artistica que refuerzan algo que no queremos? No creo que tengamos
soluciones prefabricadas para esto, pero difundirlo también mantiene viva
la cultura. Contrariamente a lo que suele decirse, que “esto acabard con
nuestra cultura”, no, no acaba con nuestra tradicién, la mantiene viva y
vigente. Me preocupa mucho menos si alguien de 1930 hizo algo que sea
a, b, ¢ o d; y mucho mds qué tipo de intervencion, qué tipo de verdades,
qué tipo de afirmaciones estoy incorporando a mis creaciones. Porque
creo que esa es bdsicamente nuestra tarea. Entonces, ;qué tipo de samba
vamos a sostener? Y todo esto dentro del samba, sin perder lo que el samba
tiene, sin perder sus caracteristicas musicales y sociales. Recientemente,
segui algunas recomendaciones de rap por parte de algunos amigos, para
escuchar una musica que no me conectaba musicalmente como el sam-
ba, pero que me hacia pensar “esto tiene mucho mds sentido, y en cierto
modo, me parece mucho mds provocativo”. ;Y dénde estd eso en el samba?
¢Por qué el samba no puede ser mds contundente, mds directo —dentro
del universo del samba para que no deje de ser samba—? Asi que creo que
estas preguntas estdn ahi, en nuestro crisol de desafios y riquezas. Después
de todo, de cudntas cosas y de cudntas maneras podemos hablar.

ARC: Y hablando de formas de hablar, ;qué pensds de esa forma dife-

rente de contar el samba aqui en Argentina?

MDC: me cautivé mucho la forma en que el sonido fue apropiado
aqui —en el mejor sentido de apropiado—. Eso me toca, tiene un lugar
para mi también. Creo que se trata de entenderlo como un legado cul-
tural. Entendemos el rock como algo universal, el jazz, o el hip-hop. El
samba tiene un lugar de regionalismo, y eso es lo que tiene sentido en el
samba. Pero cada lugar tiene sus propias sensibilidades regionales, y eso

106



puede dialogar perfectamente dentro de un género determinado. En Rio
de Janeiro no hacen el samba que hacen en Bahia, que es diferente al sam-
ba en Sao Paulo. En Argentina no vas a hacer el samba que hacen en Rio
de Janeiro; en Buenos Aires, no serd el samba que conocés, con el idioma,
las ansiedades, las creaciones, las posibilidades que tienes alli. Si eso estd
vivo, si estd ahi en una roda de samba, creo que es increible. Creo que
estamos muy poco acostumbrados a pensar, como en Latinoamérica, en
nuestras creaciones como contribuciones universales. Lo universal parece
ser s6lo europeo y norteamericano, cuando en realidad todos tenemos
estos didlogos. Brasil juega un papel terrible en este sentido. Pienso en el
pais que da la espalda a Latinoamérica y mira al océano, y que insiste en
esto constantemente. Creo que todos los puentes van en sentido contra-
rio, y estos puentes generalmente pasan menos por Brasil, lo cual es muy
malo. Creo que estos caminos que se intercambian son esenciales para que
entendamos que hay mucho mds que nos une que lo que nos divide. Ni
siquiera hacia falta una pandemia para que esto fuera atin mds evidente,
ni que tuviéramos a Macri y a Temer al mismo tiempo. Hablo de todos
estos temas: si no estamos en el mismo barco, no sé en qué barco estoy,
sno? Creo que los legados culturales, las creaciones, deben incorporarse
y apropiarse en el mejor sentido. Los llevo en mi cuerpo, mi estilo, mi
acento, mi dulzura... dondequiera que esté. El Bip Bip, el bar al que voy
en Copacabana desde hace muchos anos, es un bar —bueno, es dificil de
explicar— muy especial. Siempre decimos que es un lugar muy especial
en Rio de Janeiro porque, de alguna manera, conserva la posibilidad de ser
carioca y ser musicalmente carioca. El dueno del bar era una figura muy
querida, Alfredinho. Nos dejé hace dos anos durante el Carnaval. El Bip
Bip, conocido por muchos y frecuentado por miles, tiene una enorme red
de amigos. Hoy, todos elegimos a alguien para que dirija el bar en lugar
de Alfredinho —Ila tarea mds dificil— y es un argentino, Matias. Fl tiene
la llave, es el guardidn del Bip Bip hoy, el lugar que representa algo muy
especifico para nosotros en Rio de Janeiro. Matias es brillante alli. No
hubiéramos elegido a nadie mds; fue undnime. Y creo que esta situacion
resume en parte lo que intentaba transmitir.

107 |



Matias Giordani

Con una relacion estrecha con la miisica desde la ninez y
un primer contacto con el teclado y con el canto, Matias
Giordani formd parte de un coro de miisica cldsica y
popular y fue integrante de murgas portenas y de estilo
uruguayo. Integré varios grupos de samba, MPB y sam-
ba reggae, como por ejemplo Bicho solto, Se liga mané,
Grupo sotaque y Sambuco. Acompaind al miisico e ins-
trumentista brasilefio Renato dos Santos y en la actualidad es intérprete y com-
positor de la Escola de samba Estagao Primeira de Lanus, donde compuso la
cancion “Carybé de Laniis y de Bahia, tragos de um ilustre em verde e branco’.

Participa como vocalista de la Roda Bom Malandro y tiene otras compo-
siciones como “Samba e amizade”, “Agua de chuva” y “Coracio iluminado”,

entre otras.

Matias hace arreglos corales y realiza la direccion musical del grupo De
cantarola, que presta homenaje a las murgas de antano recordando los cldsicos
del carnaval uruguayo. Ademds de componer sambas en portugués, rambién
lo hace en espanol para diversas escolas de samba de diferentes localidades de
la Argentina.

Nicolds Muntaabski: Nos gustaria saber como llegaste a componer
samba, si fue en paralelo al trabajo de cantar samba, y cémo fue ese pro-
ceso creativo en vos.

Matias Giordani: yo venia tocando e interpretando canciones de
otros, de distintos grupos, y como que nunca habia tenido esa inquietud
de componer temas. Pero como vos bien lo recordards, en aquella época
del 2014 cuando fuimos a definir el repertorio del DVD para la Roda
Bom Ambiente que grabamos ese ano, me di cuenta de que no habia te-
mas nuestros, incluso si te acordds barajamos la posibilidad de grabar un

| 108



samba de los hermanos de Malandragem para tener algo de ac4, un samba
argentino. Y ahi dije —no por nada contra Malandragem que son herma-
nos—, no puede ser que vamos a grabar un disco, un DVD, y no tenga-
mos un solo tema propio. Ahi me surgié la necesidad de componer algo
como para que tengamos algo nuestro en el DVD, y ahi surgié “Samba da
amizade” que es una especie de introduccién, de apertura del DVD. En
Estacién Primera se dio un poquito también; para quien no conoce es un
grupo de escuela de samba que recrea los sambas que marcaron la historia
del carnaval de Rio, samba de los noventa, dos mil y 2010, ya llegamos al
2020 ahora. Asi surgi6 la idea de componer algo propio, viene mds o me-
nos por ahi la mano. Siempre surgié desde la necesidad, después de hacer
musica de otro, de empezar a generar sambas acd.

Escuchar “Carybé de Laniis y de Babia, tragos de um ilustre em verde e branco”

NM: ;Qué nos podés contar de las temdticas de tus sambas, de tus
composiciones personales?

MG: de las personales, podria ser como si fueran los tangos que te
describfan c6mo era la vida cuando se iba a la cantina, y cémo eran los
personajes, por ejemplo. Cuentan un poquito lo que hacfamos los jueves
alld en el querido [bar] Foynes; qué hacias, con quién te encontrabas, te
tomabas una birra y charlabas, ese tipo de cosas y de sentimientos. Tam-
bién como “Corazén iluminado” o “Agua de chuva”, todos esos temas que
hablan de lo que le pasa a uno consigo mismo, a veces uno hablando con
su propio corazén y replantedndose, discutiendo con uno mismo las cosas
como son. Y después los sambas de enredo, ahi la temdtica viene por otro
lado, porque ya hay una sinopsis, una temdtica a tratar que no la elijo yo,
entonces se trata de desarrollar eso.

NM: Y vos que sos un compositor que coquetea con los dos idiomas,
contanos cudles son las dificultades de escribir —si es que existe alguna

109 |



dificultad de escribir en castellano—, y qué preferis vos también a la hora

de componer. Tal vez componés en un idioma v después lo pasas al otro.
p p y desp p

sQué te pasa con la métrica del castellano, coémo transitds eso?

MG: claro, ahi si hay una cuestion bastante diferente. A mi los estilos
musicales me gustan bien tradicionales, o sea, si escucho samba quiero
escuchar un samba: pandeiro, cavaco, tamborim, surdo. .. ;viste? no baterfa,
bajo, esas cosas ya no me gustan... imaginate el idioma. Una vez escuché
en la radio “Candombe para Gardel” en inglés y me quise matar, te juro
que la pasé mal. Entonces para mi cada musica tiene en si naturalmente
un idioma que le da una cadencia, una ritmica también diferente. Por
ejemplo, hay cosas que para nosotros cantando samba acd nos re-contra
cuestan, que son complicadas, como la métrica. Para mi eso depende de la
ritmica natural del idioma que estds hablando, porque para nosotros, que
tenemos otro tono y otra métrica para hablar de lo que tienen en Brasil,
entonces es como que hay que llegar, cuesta bastante tratar de equiparar
un poco eso. Para mi que escucho samba, siempre me gusté mds escuchar
cada musica en su idioma; no quita que se puedan hacer versiones en otro
idioma, ni digo que esté mal o que sea feo, pero es mi preferencia. La di-
ficultad ahi es muchas veces la ritmica con las palabras, porque suenan de
otra manera. M4s alld de la pronunciacién de uno es la ritmica que tienen,
la tonalidad o el cantito digamos, porque cada regién tiene su cantito para
hablar y eso se traslada al canto. Por ejemplo, hay veces que en las escolas
de samba hay diez tipos cantando y decis “pero esta métrica es recomplica-
da”. Y no, porque en realidad la gente la cuadra cuando van a los ensayos
y todo el mundo ya la canta tal cual es. Entonces es una dificultad pegar
esas diferencias métricas que hay a la hora de meterle el ritmo a la voz.

Con respecto a componer, al principio me parecid raro, me costaba
un montén poner la letra en espafol porque habia que ¢jercitarlo tam-
bién. Incluso vos escribis, pero por ejemplo el dia que vas a grabar vos no
tenés el samba ultra cantado dos mil veces, y ni siquiera lo tenés cantado
con la baterfa que grabé el tema. Por ejemplo, si yo agarro una bateria de
Beija Flor y le canto arriba, voy haciendo la melodia, lo voy probando
ahi.?> Pero después cuando vas realmente a cantarlo en serio, te das cuenta

35 Nota de la edicidn: Beija Flor es una de las mayores escolas de samba del carnaval de
Rio de Janeiro, la tercera mayor vencedora de su historia, incluyendo el 2025.

110



que hay cosas que no van o que estd largo, que estd corto, que el ritmo estd
diferente... Son dificultades que se van dando un montén a través de los
temas, cambio mil veces desde que empiezo a escribir hasta que lo entrego;
o sea lo paso por quinientas mil cosas diferentes y voy sacando, poniendo,
cambiando, agregando palabras, frases... A veces borro toda una melodia,
borro todo un refrdn y empiezo de nuevo, es bastante complicado eso.
Pero bueno, es préctica igual que uno va descubriendo a medida que va
haciendo cosas.

Al final tengo mds sambas en espafol que en portugués. Se dio asi
porque para la gente que no es del samba es dificil hacer que se integre si
no entiende lo que estds cantando, entonces es un tema para tener muy
en cuenta. Porque uno dice “estd bien, el samba me gusta que sea en por-
tugués, pero cémo hago para que la gente que no tiene nada que ver con
Brasil o con el portugués se pueda integrar al samba y se acerque”. Enton-
ces esa es la mejor manera, parece mentira. ..

NM: Entonces el samba en castellano pide pista, como para llamar a
los participantes...

MG: es un poco también como hablé una vez con mi amigo Jesus
Ferndndez, que es un murguista consagradisimo en Uruguay y que vive
hace mucho acd. El me decia que por ejemplo acd en las murgas también
cantaban canciones de alld, pero que estd buenisimo apropiarse del gé-
nero y hacer murga que hable de cosas de acd. Entonces ahi es cuando
realmente se hace un poco ya mds propio ese género que traés. Para mi
esto es igual: hablar de cosas de acd y en nuestro idioma me parece que es
una mejor manera, una buenisima manera de incorporar el samba ya en
nuestra cultura.

11|



Mingo Silva

Nacido em Niterdi, Rio de Janeiro, interpreta sambas
propios y de compositores ya consagrados en las voces de
artistas como Martinho da Vila, Zeca Pagodinho, Jodo
Nogueira, Roberto Ribeiro, Cartola, Monarco, entre
otros. En los circulos de samba de Rio de Janeiro busca
Jfortalecer los movimientos de samba desde la raiz, acom-
panando como percusionista a grandes maestros del sam-
ba como Luiz Carlos da Vila, Ratinho, Monarco, Noca da Portela, entre otros.

En 2006 grabé “Firmamento” (Rodrigo Carvalho, Baiaco y Mingo) del
grupo Galocanté, y “Pra Ser Sincero” (Baiaco - Mingo) del grupo Batugque na
Cozinba. En 2007 gand el primer lugar con el samba “Flores Para Uma Rosa”
(Baiaco, Mingo y Chacrinha) en el festival Bota pra fazer musica, y un ano
después como mejor intérprete de samba en la 3% edicion del Festival de Novos
Talentos do Velho Samba promovido por el bar Carioca da Gema. También
en 2007 grabé “Samba da Pedra do Sal” (Mingo, Marquinho Diniz y Chi-
quinho), que forma parte del repertorio del DVD del grupo Batuque na Cozin-
ha, y “Arte do Povo” (Paulo Franco, Baiaco y Mingo) grabado por el grupo
Galocanto. En 2011 pasé a formar parte de la roda de samba mds tradicional
de Andarai, Moacyr Luz y Samba do Trabalhador, donde gand tres premios de
la miisica brasilena en 2016 y 2018. En 2020 lanzd su primer CD de autor:
Mingo Silva - Arte do Povo, un espectdculo en el Teatro Municipal de Niterdi
en formato virtual debido a la pandemia, con ventas de CD en linea. Este tra-
bajo cuenta con la participacion de Zeca Pagodinho, Moacyr Luz, Jodo Martins
y Nicolas Krassik, entre otros. En 2021 grabé el proyecto en DVD Samba de
Verao con Diogo Nogueira donde grabé dos canciones: “Amor Verde e Rosa”
(Mingo Silva) y “E Lenha” (Nego Alvaro, Mingo Silva y Mosquito).

Ana Rosa Cruz: Gracias, amigo, por tu presencia. Queriamos conocer
tu proceso de composicién. ;Se dio de manera paralela a tu trabajo como
cantante? ;Cémo se desarrollé tu trabajo como compositor de samba?

[112



Mingo Silva: siempre me gusta contar mi historia en este mundo de
la musica que tanto amo. Creci escuchando buena musica, serestas, samba,
en una escola de samba con mi familia. Pero, en realidad —creo que ya he
contado esta historia—, no empecé componiendo samba, sino compo-
niendo para festivales de rap. Gané varios festivales de rap en Niteréi y Rio
de Janeiro, y ahi empezé mi camino como compositor. Con el samba fue
similar. Llegué a Rio de Janeiro, en este caso, como percusionista en rodas
de samba. Comencé poco a poco, paso a paso, y cuando me di cuenta, ya
estaba en la mesa [de la 7oda]. Uno se mantiene atrds y luego se va acer-
cando, se acerca un amigo, después uno se hace amigo de los amigos de
ese amigo, después otro amigo te acerca, y asi sucesivamente. Empez6 asi.
Y el grupo Galocanté me abrazé, aquel grupo de amigos que ya conocés; y
fue entonces cuando mostré mi veta de percusionista.

Siempre digo que fui a tres facultades: la primera fue como percusionis-
ta. Se dio la costumbre, alld en Lapa, cuando teniamos nuestra roda de samba
con Ivan Milanés, de reunirme con un amigo cada semana para componer.
Mi primer samba fue con Aristeu Ferreira, nuestro amigo Ferreira, quien
fallecié recientemente. Luego hice musica con Lula Matos. Cada semana
tenia que llevar una composicién. Después vino mi carrera como cantante
—todavia soy un poco timido, asi que cantaba en esa roda de samba— y
luego tuve la oportunidad de cantar en un proyecto que tenfamos aqui en
Rio, que se llamaba Samba na veia. Eramos yo, Lula [Matos], [Anderson]
Baiaco, y [Radl] DiCaprio, nuestro grupo de amigos. Hubo un espectdculo
en el que tuve la oportunidad de cantar samba por primera vez con micréfo-
no, era un show grande. Luego me fui, pero ya cantaba rap. Y para quienes
no lo saben, mi manager era la madre de Gamarra®, en la época en la que
hacia rap con un compafero que cantaba conmigo. Ya conocfa a Gamarra
desde hacia tiempo, antes del samba, cuando ya trabajaba en la musica.

ARC: De tus sambas, ;hay alguna temdtica sobre la que compongas
con mis frecuencia? ;Hay temdticas que no debieran tratarse? ;Cudl es tu
preferencia?

MS: ah, el samba es el samba. No tengo una temadtica, no tengo prefe-
rencia. Cuando comenzds a componer, solo o con un amigo, algo general-

36 Integrante del grupo de samba Galocanto.

13|



mente suele surgir. Como nuestra cancién “Gira”, en esas cuatro primeras
lineas. O también ha ocurrido que surge con una palabra: “ah, ;a ver si
esta idea es buena?” Y de esa palabra puede surgir un samba. Han habido
varias canciones que surgieron de esa forma. Asi que se puede hacer un
buen samba sin importar el tema. Tengo sambas que hablan de religién,
como dijiste, de los Orixds; tengo sambas satiricos, con ese toque gracioso;
tenés un partido alto que habla sobre malandragem, sobre lo cotidiano.”
El samba tiene esa facilidad, nos da esa facilidad de encontrar los caminos
en el momento. Asi que, quizds no componés la musica, hacés una poesia,
y me la envids y yo le pongo musica, o me envids la melodia en un ins-
trumento o con la boca y yo escribo la letra. Es asi, ;sabés? Es un proceso
muy, muy bueno, una terapia total (risas).

ARC: Parece fécil, ;verdad? Pero no lo es. Quiero hacerte otra pregun-
ta para que la gente tenga una visién general de tu trabajo, de este movi-
miento de samba de autor. Tenés tu trayectoria, tu proceso de composi-
cién, como dijiste, y alguien te envia una cancién y vos creds la musica.
Aqui en Argentina este proceso de samba de autor también se estd desa-
rrollando gradualmente. ;Qué opinds sobre esto que se estd desarrollando
aqui en Argentina, también del otro lado de la frontera?

MS: tanto para ustedes alld como para nosotros eso es muy bueno.
Esta bandera que es nuestro samba, de la que venimos hablando, no tiene
nada mejor que ser plantada en otro lugar, en otro pais. Estdn ustedes all4,
estdn los chicos de Japén, el grupo Balan¢a Mas Néo Cai, los chicos que
adoro de alld, de los que soy fan, los suyos, el grupo Malandragem. Para
nosotros es muy bueno esto; pronto, quién sabe, haga una colaboracién
en Argentina, no tardard mucho.

ARC: Mingo, entonces, stenés algo para senalar sobre el samba en

37 Nota de la edicion: Siguiendo a Nei Lopes, partido-alto es una de las formas del samba
de Rio de Janeiro. En el pasado refiere a una especie de samba instrumental y ocasional-
mente vocal; y modernamente, el nombre designa una forma de samba cantada en desafio
por dos 0 mas contendientes y que se compone de una parte coral (coro o “primeira”) y una
parte solista con versos improvisados o del repertorio tradicional,que puede o no referirse
al tema del coro. Véase en Lopes, Nei (2011) Enciclopédia brasileira da didspora africana
[recurso electrénico], Sao Paulo: Selo Negro.

[114



espafiol, el samba en portugués, el samba en japonés?

MS: no, no tengo. Eso quiere decir que nuestro samba estd atravesando
fronteras y es muy bueno. El carifo de ustedes, de la gente que estd abrazan-
do nuestro samba, este género que encanta, no tiene precio para nosotros.

ARC: ;Puedo pedirte, ya que estoy, que nos cuentes rdpidamente
é
cémo fue el proceso de composicién de la cancién “Povo do Ayé”?%®

MS: absolutamente. “Povo do Ayé” es un samba oracién que ahora se
canta en varias casas de nuestra religion. Estoy increiblemente orgulloso.
Tanto en el Candomblé como en el Umbanda; e incluso mi primo, que
vive en Salvador, dijo que estd siendo cantada en Bahia, y en varios luga-
res de Rio de Janeiro. El proceso de composicién comenzé cuando me
encontré con André Jamaica —un companero que, de hecho, crecié en
Caxias® y ahora vive en Niter6i—, e {bamos camino a Pedra do Sal®. Esa
historia que te conté de “ey, amigo, tengo la primera parte aqui”, y él ya la
tarareaba camino a Pedra do Sal, pasindome la idea. ;Y quién venia atrds,
escuchando, y diciendo “estoy en esa, ;eh?” Era Luis Caflé, que también
estaba yendo a Pedra do Sal. Fue entonces cuando surgié la idea de co-
menzar a componer juntos. Jamaica envié esa parte, yo comencé a escribir,
después Caflé comenzé a hacer su parte y entonces surgié “Povo do Ayé”.
Es una oracién hermosa. Dice asi:

Escuchar “Povo de do Ayé”

38 Elvideo clip fue realizado en 2020 durante la pandemia, con videos enviados por ami-
gos y amigas,de manera autoral y colaborativa. También participaron personas de Argentina.
39 Caxias (Duque de Caxias) es un municipio del estado de Rio de Janeiro,region Sudeste
de Brasil.

40 Monumento histdrico y religioso ubicado en el barrio de Saude, cerca del Largo da
Prainha, en la ciudad de Rio de Janeiro,donde se encuentra la Comunidad Remanescentes
de Quilombos de Pedra do Sal.Es un lugar de especial importancia para la cultura afro-ca-
rioca y para los amantes del samba y el choro.

115 |



Nego Alvaro

Alvaro dos Santos Carneiro, conocido artisticamente
como Nego Alvaro, nacié en Bangi, Rio de Janeiro, y
comenzd su trayectoria musical a los quince anos en el
pagode de Tia Cica, en el barrio de Irajd. Se inicié en
las emblemdticas rodas de samba cariocas, especialmen-
te en Cacigue de Ramos, donde tocé durante cinco asnos
bajo la guia de Bira Presidente y Renatinho Partideiro.

Desde 2010 formo parte del grupo Roda de Samba do Trabalhador,
con quien grabd la cancion “Estranhou o qué?” en el dlbum Moacyr Luz
e o Samba do Trabalhador — Ao Vivo no Renascenca. En 2014 integré
la banda de Beth Carvalh , participando en la
grabacion de “Ainda é tempo para ser feliz”.

A lo largo de su carrera ha colaborado con figuras como Moacyr Luz,
Marcelinho Moreira, Pretinho da Serrinba, Sereno (Fundo de Quintal),
Leandro Fab, Jodo Martins y Gabrielzinho do Irajd. Como instrumentista ha
compartido escenario con Zeca Pagodinho, Fundo de Quintal, Zélia Duncan,
Dona Ivone Lara, Arlindo Cruz, Caetano Veloso, Mariene de Castro, Baby
do Brasil, Jorge Ben Jor, Dudu Nobre, Leci Branddo, Martndlia, Sombrinha,
Velha Guarda da Mangueira, Xande de Pilares, Jorge Aragio, Maria Rita,
Adriana Calcanhotto, Ney Matogrosso y leresa Cristina.

En 2023 fue nominado al Latin Grammy en la categoria Mejor Album
de Samba/Pagode por su disco Bons Ventos, lo que marcé un hito en su tra-
yectoria. Ademds, ha expandido su presencia internacional participando en
[festivales en Europa y América Latina, y ha sido curador de proyectos cultura-
les como Clube do Cozido un

espacio de encuentro entre grandes sambistas.

Ana Rosa Cruz: Queriamos saber y entender c6mo fue tu proceso
como compositor, si fue paralelo a tu trabajo como cantante, cudl fue el
orden, qué empez6 primero.

1116



Nego Alvaro: sobre ser compositor... llega a ser gracioso, pero de
nifio, adolescente, quizd en la escuela, hacia algunas cositas, versos, y es-
cribia algunas canciones, pero no me tenfa mucha fe, no tenia esa cosa
de ser compositor. Me considero compositor, pero no precisamente un
compositor de oficio. Porque es lo siguiente: el compositor va hasta los
artistas para presentarles sus canciones, y busca ese lugar porque no hay
manera, esa es su profesion, el lugar donde encaja. Yo soy més intérprete
de mis canciones que un compositor que crea mdsica constantemente,
para liberarla y que todos la canten. Incluso tengo algunas canciones gra-
badas, pero no es mi estilo salir detrds de eso; la composicién antecede al
cantante. Empecé a escribir algunas canciones en mi adolescencia —algu-
nas ya ni recuerdo—, pero era musico, tocaba y todo eso. Siempre habia
gente a mi alrededor que me decia que tenia que cantar, pero yo crefa que
lo mio era la percusién, que también era mi sueno porque era lo que me
gustaba hacer y me sigue gustando. Y mi mayor suefo era escuchar una
cancién en la radio conmigo batucando, y decir: “cara, en esa cancién soy
yo tocando”. Era mi suefo, pero la vida sigue, pasan cosas, y antes de que
me diera cuenta ya estaba cantando, luego tocando, y de repente estaba
grabando mi propio dlbum, escuchindome batucar y también cantando.
Es curioso con la musica: creemos que elegimos hacer las cosas, pero a ve-
ces creo que nos eligen a nosotros, ;no? Las cosas nos eligen, y creo que el
samba me eligié para alguna cosa que todavia no entiendo del todo, pero
aqui estoy (risas).

ARC: Estds cumpliendo tu misién (risas). Y en tus sambas, shay algin
tema que te resulte mds persistente, que disfrutes mds escribir? ;O hay
algtin tema que creas que no deberia tratarse en el samba, o mejor dicho,
un tema que ya no se puede tratar?

NA: un tema que no da mds hoy en el samba es, por ejemplo, hacer
un samba machista. Es imposible que pueda componer algo asi, inter-
pretarlo o cantarlo. Hay temas que creo que por causa de mi vida coti-
diana, de mi lucha diaria, estdn siempre presentes ;no? Como el tema de
la negritud, del que siempre estoy hablando de una forma u otra. Hay
una frase que Wilson Simonal usa en la cancién que rinde homenaje a
Martin Luther King: «Con la musica también luchamos, hermano»; la
historia de esa cancién es genial. Cuando escuché esa frase por primera

117



vez —para nosotros que hacemos musica—, empecé a entender mds o
menos mi misién como hombre negro, periférico, que hace samba, y toda
la historia que el samba carga, todo lo que trae. Y negar eso, no hablar de
ello o simplemente omitirlo, no es algo que me interese. Asi que termino
escribiendo canciones sobre estos temas, creo que con naturalidad, porque
los vivo profundamente. Otra cosa que ha sido comuin en mi vida musical
es hablar sobre Orixd. Y no tengo un conocimiento muy profundo de los
orixds, del candomblé, de toda la religién, ;no?, pero intento investigar
mis alld de mi fe y de repente estaba hablando de los orixds con tanta na-
turalidad... El 20 de agosto lanzaré un sencillo con Diogo Nogueira, una
cancién que escribi titulada “Bons Ventos”.

Escuchar “ Bons Ventos”.

Cuando empecé a escribir la cancién la pensé para lansa, para Oyd; es
una cancién que pide paz, buenos vientos y buenas vibras en este momen-
to tan intenso que vivimos con la pandemia, en esta locura estoy haciendo
esto. Luego escribi “Reza”, que grabé Maria Rita, una cancién que es una
oracién a lemanji. Tengo otras canciones que son desconocidas, en las
cuales de una manera u otra termino mencionando, citando [a los orixds].
A veces, cuando era mds joven, ni siquiera me daba cuenta de que estaba
hablando de un orix4; algunas veces pasaba eso hablando del mar o de algo
asi. Cuando me detengo a verlo hoy, me digo “mir4 lo que estaba diciendo
ya en aquella época”.

ARC: Asi que cumplias tu misién sin saberlo, ;verdad? Estds siguien-
do tu camino... A veces pensamos en la composicién en el contexto del
samba que mencionaste, de la negritud, de nuestra lucha y también de la
cuestion de la religiosidad. Aqui en Argentina, también hay un movimien-
to de samba autoral. Queria saber, independientemente de que conozcas
las canciones, qué opinas de este movimiento, no solo del canto, sino
también de las reinterpretaciones de otros sambas, incluyéndote a vos, que

118



ya has estado aqui. ;Qué opinds de los argentinos que componen samba?

NA: creo que eso es hermoso, creo inclusive que es importantisimo,
es algo enorme. Quienes hacemos samba aqui vemos la musica que nues-
tra gente cred hace mucho tiempo, y que la musica estd siendo cantada
en espanol, en su idioma... Argentinos haciendo samba, con una fuerza,
con deseo, con propiedad... Porque he estado alli varias veces y lo he visto
de cerca, aunque también los conoci aqui en Brasil. Es increible, creo que
el movimiento de samba alli es muy interesante y muy fuerte, es hermoso
eso. Incluso estoy con ganas —ya lo hablé con los chicos y lo voy a ha-
cer—, de grabar un dlbum con musicos de alli cantando, y también cantar
canciones de alli; va a ser genial. Vamos a hacer eso, vamos a hacerlo real.
Creo que serfa muy interesante y quiero saber mds sobre este movimiento
y escuchar las canciones de ustedes, de verdad.

ARC: Mingo Silva mencioné lo mismo, también dijo que quiere ve-
nir. Aunque las fronteras estén cerradas, queremos seguir conectando y
mantener el samba en movimiento, porque sentimos que hay un didlogo
en marcha. No es que ustedes digan “ay, no, la musica es brasilena, los
argentinos ni siquiera saben cantar, tampoco los japoneses, etc.”

NA: claro que no. Yo considero —y asi lo digo siempre— que el
samba es una entidad. Para nosotros es algo muy poderoso, nadie tiene
el poder de decir cualquier cosa, ni de cémo segmentarlo, no hay cémo.
El samba es eso: va a donde quiere, y se hace lo que quiere que sea hecho.
Dondequiera que se toque es importante para nosotros. En Japén, la gen-
te envia videos de ellos mismos cantando canciones, y eso realmente for-
talece nuestro movimiento. Estamos viendo el movimiento que estamos
haciendo en otros paises hoy; es hermoso. Hay gente que estd haciendo
rodas de samba en Portugal, igual que acd. Es increible, y muy interesante.
Y puede salir de acd de Brasil y llegar a Argentina, a Buenos Aires, cantan-
do mis canciones, nuestro pagode, en una roda de samba, y que la gente
cante, es una locura... realmente cruza fronteras. Es muy importante para
nosotros; incluso hasta me siento honrado por ello.

119 |



Capitulo 4

MESA REDONDA

PERSPECTIVAS EN LA ENCRUCIJADA:
PRACTICAS SITUADAS

E INTERCULTURALIDAD

Introduccion
Por Pia Paganelli

Los textos que conforman este capitulo se encuentran atravesados por el
contexto de la Pandemia de COVID-19 y, mds especificamente, los mo-
dos en los que Brasil la experimenté bajo el gobierno de Jair Bolsonaro. Su
publicacién en el afio 2025 puede servirnos para actualizar y complejizar
el debate sobre las artes afrodiaspéricas, su circulacién transnacional y su
préctica local, especificamente en relacién con las dimensiones politicas,
histéricas y culturales en las que Brasil y Argentina convergen. ;Por qué
resulta relevante recuperar estos contextos de enunciacién? No sélo por-
que permean el discurso de nuestros autores, sino porque, principalmen-
te, ponen en escena y reactualizan una Necropolitica (Mbembe, 2011)
que interpela especialmente a las poblaciones racializadas y sus modos de
performar el mundo.

Para el intelectual africano Achille Mbembe, en la era post-colonial
y neoliberal el poder no se limita simplemente a gobernar la vida (biopo-
litica), sino que organiza la gestién de la muerte a escala masiva. La ne-
cropolitica es, entonces, la capacidad para controlar la vida y la muerte de
los ciudadanos, porque el poder tiene la potestad de excluir a una comu-
nidad del resto de la poblacién, relegindola al status de muerte social; y
dicha légica forma parte del funcionamiento del sistema global. Por ello,

120



el racismo es uno de los dispositivos de la necropolitica, y esta supone un
desvio brutal de la promesa moderna de libertad y progreso.

En la misma linea, para Anibal Quijano la emergencia de nuestro te-
rritorio americano en el umbral simbdélico y material de Europa durante el
periodo colonial dio lugar a un nuevo patrén de poder, la colonialidad del
poder, caracterizado por “la codificacién de las diferencias entre conquis-
tadores y conquistados en la idea de raza, es decir, una supuesta diferente
estructura natural de inferioridad respecto de los otros” (Quijano, 2014).
Si concebimos la “raza como signo” (Segato, 2007), entonces, podemos
afirmar que esta se resemantiza en el presente histdrico, y complejiza el de-
bate sobre el rol que dichos cuerpos y sensibilidades racializadas ponen en
juego a la hora de producir bienes simbdlicos en contextos de relaciones
de poder determinadas.

Cabe resaltar, sin embargo, que la afrodescendencia no implica nece-
sariamente una racialidad no-blanca socialmente ostensiva. Con las poli-
ticas de identidad llevadas adelante desde fines de los afios 1980, y en el
proceso de la III Conferencia Mundial Contra el Racismo, realizada en
2001 en Durban, se adopta la categoria de afrodescendencia por parte
de los movimientos sociales afroamericanos y caribefos. Esto supone el
pasaje de un sistema de categorizacién social racializada a uno etnitizado,
con impacto en las subjetividades y la constitucién electiva de identidades
(en algunos paises). Dicho proceso resulta fundamental para nuestros es-
tudios, en tanto abrié la posibilidad a la identificacién por la linea de ori-
gen, y a la reconstruccién de memorias familiares negadas histéricamente,
incluso a partir de la identificacién con practicas performdticas artisticas y
religiosidades afrodiaspéricas.

Por este motivo, concebimos la funcién y relevancia de dichas artes
en un triple aspecto, siguiendo al etnomusicélogo uruguayo Luis Ferreira:

Primero, el hacer musica/danza como prictica constitutiva de identi-
dades étnicas, de tejido social y de sentido o espiritu de grupo; sobre
todo, la posibilidad de invertir, o al menos neutralizar, localmente, el
signo negativo de la categorizacidn social racializada negra en la socie-
dad nacional. Segundo, como lugar de sentidos y de memorias secre-
tamente codificadas en la corporeidad que advierte Stuart Hall (1996).
Tercero, como expresion de lo indecible en los escenarios esclavistas y
post-esclavistas, pricticas “metaculturales” de mensajes en “doble voz”
o de “disimulacién” como sefialan desde distintas perspectivas Henry

121 |



L. Gates Jr. (1988), Clévis Moura (2004), Muniz Sodré (1983) entre
otros, una forma de constitucién performdtica y no-verbal de utopias
como sugiere Paul Gilroy (Ferreira, 2008).

Desde el periodo colonial, las musicas y danzas de las poblaciones de
la afrodidspora en América, que son el resultado del comercio transatldn-
tico de personas esclavizadas que duré cuatro siglos y estructuré el patrén
de poder del capitalismo moderno, se erigieron como modos en los que
dichas poblaciones resistieron a las necropoliticas coloniales y preservaron
la memoria de su ancestralidad. El socidlogo afroestadounidense W.E.B.
Du Bois fue pionero en estudiar la dimensién politica de las sorrow songs,
es decir, aquellas musicas africanas consideradas “primitivas” por el orden
colonial, de circulacién popular, que vehiculizaron el sentimiento de perso-
nas esclavizadas en América (decepcién, muerte, incertidumbre y dolor), y
que permitieron mantener viva la memoria de la esclavitud en tiempos en
los que los lenguajes africanos no eran permitidos. Para Du Bois (1999),
estas musicas representan ‘el mensaje que el esclavo articulé para el mundo
(...) Las canciones del pueblo negro —el grito ritmico del esclavo— se yer-
guen hoy, no solo como la nica musica americana sino como la mds bella
expresién de la experiencia humana nacida de este lado de los mares”. Es
decir, son expresiones de una memoria colectiva, del testimonio colectivo
articulado, no a través de una oralidad letrada, sino a través de la musica
como otra forma de oralidad, como una epistemologia “otra”.

La posibilidad y potencia que tienen las artes afrodiaspéricas para
subvertir el signo negativizado de la racialidad en contextos de necropo-
liticas permite pensarlas como contrapedagogias de la crueldad (Segato,
2021) o como pedagogias de la encrucijada, encarnadas en el orixd Exd,
como clave epistemolégica para comprender la cosmovisién radicalmente
diferente que las constituye. Carlos Bonfim hablard en este capitulo de Pe-
dagogias de luciérnagas y Marcos Ramos las concebird como aquellas velas
que se encienden para el orixd Omold, también conocido como Obaluayé
o Xapana, en momentos de fragilidad de los cuerpos: “La oscuridad, lejos
de ser signo de carencia, pasa a ser vehiculo del fuego sagrado de la liber-
tad”, sostiene Marcos Ramos. Por su parte, Fabiana Cozza discutird la
relacién entre estas pricticas artisticas, como propias de la cultura negra, y
su relacién con la cultura popular; asi como la relacién entre cuerpo, voz
y tambor como un rasgo estructurante de su praxis. Desde Argentina, el

[122



trabajo de Berenice Corti abordard los modos de circulacién de las musi-
cas afrobrasilefias en Buenos Aires desde la categoria de transculturacidn;
mientras que los textos de Bernardo Sudrez y de Pia Paganelli ensayardn
ciertos lineamientos teéricos para poder estudiar estas artes y sus procesos
de reterritorializacién entre Brasil y Argentina (Sudrez), teniendo en cuen-
ta su relacién con los procesos locales de racializacién (Paganelli).

El presente capitulo, por lo tanto, es una invitacién a reflexionar
sobre los modos en los que circularon estas artes afrodiaspéricas desde el
periodo colonial, con el rol clave del navio negrero entendido como “sis-
tema vivo, microcultural y micropolitico en movimiento” (Gilroy, 2001);
hasta los modos en los que circularon, a través de la industria cultural y
discogréfica, y contintian circulando en nuevos soportes tecnoldgicos y
digitales entre Africa, Europa y las Américas. Pensar esta circulacién es
relevante para luego reflexionar sobre la dimensidn situada de cada préc-
tica, es decir, sobre los modos en los que este complejo sistema transna-
cional y transcultural que es el Atldntico Negro (Gilroy, 2001) impacta
y es impactado por los modos locales de produccién y recepcidn, asi
como los fenémenos de racializacién locales que se ponen en juego en
esa prictica y recepcién. Recuperar esta multifocalidad sobre el proceso
cultural afrodiaspérico en las Américas, especificamente entre Argentina
y Brasil en el contexto actual, constituye un fecundo aporte para estudiar
las précticas artisticas en estas latitudes del Sur Global y su relacién con
las ambivalencias y las complejidades de la globalizacién; asi como la
apertura compleja a su riqueza y diversidad.

123 |



Referencias bibliograficas

Du Bois, William E.B. (1999). ‘As Sorrow Songs’. En: As almas da gente
negra. (The Souls of Black Folk Black Folk, 1903]. Rio de Janeiro: Lacerda
[Trad. al castellano de Luis Ferreira].

Ferreira Makl, Luis (2008). “Musicas, artes performdticas y el campo de
las relaciones raciales. Area de estudios de la presencia africana en América
Latina”. En Lechini, Gladys (comp.), Los estudios afroamericanos y africa-
nos en América Latina: herencia, presencia y visiones del otro. Buenos Aires:
CLACSO.

Gilroy, Paul (2001). O Atlintico negro: modernidade e dupla consciéncia.
Sao Paulo: Ed.34.

Mbembe, Achille (2011). Necropolitica. Espana: Melusina.

Quijano, Anibal (2014). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y Amé-
rica Latina”. En [dem, Cuestiones y horizontes: de la dependencia histéri-
co-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires:
CLACSO.

Segato, Rita (2007). La Nacidn y sus otros. Raza, Etnicidad y Diversidad
religiosa en tiempos de politicas de la identidad. Buenos Aires: Prometeo
Libros.

Segato, Rita (2021). Contra-pedagogias de la crueldad. Buenos Aires: Pro-

meteo Libros.

124



Poéticas de la diaspora africana
en Brasil: notas y perspectivas
de investigacion

Por Marcos Ramos

Marcos Ramos es magister y doctor en Letras, con estan-
cias de posdoctorado en el Centro de Estudios Sociales
de la Universidad Nacional de Colombia (UNAL) y en
el Departamento de Miisica de la Universidad Federal
del Estado de Rio de Janeiro (UNIRIO). Actualmen-
te, es profesor-lector del Instituto Guimardes Rosa en
Colombia y profesor visitante en el Departamento de
Literatura de la Universidad Nacional de Colombia. Es autor de Teorias
da Cangao: Percursos, Fundamentos e Metodologias — uma introdugao
(2025), entre otros libros. Sus investigaciones se centran en literatura brasilenia
y latinoamericana, miisica popular, teoria de la cancion, teoria de la literatu-
ra y literatura comparada. Marcos escribe critica musical en el sitio Tomando
Nota — wwuw.tomandonota. blog.

Quisiera comenzar agradeciendo la invitacién a participar en esta mesa,
que me honra profundamente. Y me gustaria iniciar diciendo que, en mi
opinidn, es imposible hablar del presente sin reconocer su crudeza. Desde
el inicio del gobierno de Jair Bolsonaro, Brasil atraviesa uno de los pe-
riodos mds violentos de su historia reciente, comparable —en sus efectos
devastadores sobre los cuerpos y la vida comiin— sélo a los afios de la dic-
tadura militar. Se trata de una violencia multiforme que se manifiesta en el
desmonte sistemdtico de las politicas publicas de proteccién ciudadana, en
el aumento exponencial de la pobreza y la concentracién de la riqueza, en

125 |


http://www.tomandonota.blog

el desmantelamiento de los mecanismos institucionales de fomento y pre-
servacién de las culturas de origen africano, asi como en el debilitamiento
de politicas educativas y ambientales que intentaban contener la devasta-
cién de nuestros bosques y la expropiacién de los pueblos indigenas.

Este escenario constituye un estado cotidiano de aniquilacién fisica,
simbdlica y espiritual. Lo que estamos presenciando —en Brasil y en otras
partes del mundo— es una ruptura profunda con el paradigma del con-
trato social moderno. Es decir, una ruptura con la creencia de que seria
posible vivir sin implicarse directamente en los procesos politicos; una
ruptura con la ilusién de que el voto periddico bastaria para garantizar las
libertades democrdticas. Esa creencia se ha derrumbado, al menos para
una parte significativa de la poblacién. Hoy se reconoce, quizds tardia-
mente, que nuestra democracia es mucho mds frégil de lo que suponia-
mos, y que en el pafs conviven, en abierta confrontacién, al menos dos
proyectos antagénicos de nacién —proyectos que no solo se expresan en
discursos politicos, sino también en formas de vida irreconciliables—.

Desde las masivas manifestaciones de 2013 —que comenzaron con
protestas por el aumento del pasaje del transporte puiblico y pronto se ex-
pandieron en mdltiples direcciones ideolégicas—, se ha intensificado en
Brasil la conciencia de que la politica ha dejado de ser un campo regu-
lado por el didlogo. Aquellas protestas marcaron un punto de inflexién:
expresaron tanto un deseo difuso de transformacién como el inicio de una
polarizacién que desde entonces solo se ha agudizado. Hoy, la sociedad
brasilena estd profundamente escindida, y sus partes hablan lenguajes in-
conmensurables, en muchos casos irreconciliables. El conflicto ya no se
sitia inicamente en el plano racional o ideoldgico, sino en un registro
afectivo més profundo, que atraviesa formas de vida, visiones del mundo y
relaciones con el pasado.

Por eso, uno de los desafios cruciales para nosotros —intelectuales,
docentes, investigadores, artistas— es radicalizar la conciencia de esta
diferencia sin barrer nada bajo la alfombra. El segundo desafio, intima-
mente ligado al anterior, es movilizar afectos capaces de impedir que
Auschwitz se repita, como advirtié Adorno. Es en esa articulacién entre
lucidez critica y potencia afectiva que, a mi entender, debe fundarse hoy
nuestro trabajo intelectual.

En un panfleto politico difundido por un colectivo anénimo francés,
el Comité Invisible, lei una frase que me marcé profundamente: “todas

126



las razones para hacer una revolucién estdn ahi, no falta ninguna, todas
estdn reunidas”. Sin embargo —prosiguen— no son las razones las que
hacen las revoluciones, sino los cuerpos. Y los cuerpos hoy estdn frente a
las pantallas: asustados, cansados, enfermos.

Esta imagen me interpelé porque remite a algo fundamental en mi
propia trayectoria: soy una persona nacida en zerreiro de Candomblé y
toda mi socializacién estuvo atravesada por el encantamiento. No puedo
hablar de enfermedad —ni individual ni social— sin evocar a una divi-
nidad que habita de forma persistente en mi memoria y en mi prictica
cotidiana: Omold, también conocido como Obaluayé o Xapana. En mi
formacion religiosa, aprendi que en los momentos de fragilidad se encien-
den velas para él, pidiendo salud para uno mismo y para los otros. En mds
de una ocasién, atravesado por afecciones serias, me vi recurriendo a esa
préctica ancestral: encender velas como quien reconstituye la esperanza a
través del gesto ritual.

Cuenta el mito que Omolu fue abandonado por su madre, Nand,
en la orilla del mar, debido a la repulsién que le causaban las heridas que
cubrian su piel. Fue Iemanjd quien lo recogié, cuidé y sané en las profun-
didades del océano. Ya curado, pero marcado por las cicatrices de su his-
toria, Omolu decide cubrir su cuerpo con palha da costa (paja de la costa),
ocultando asi su piel al mundo. Este gesto no solo preserva su intimidad,
sino que transforma lo que era considerado impuro en signo de poder y
reverencia. Como suele suceder con los relatos orales, existen multiples
versiones de esta narrativa. Una de ellas ha sido bellamente cantada por
Mingo Silva, quien evoca en su letra la fiesta ritual dedicada a Omold —
Obaluayé—, una celebracién fundamental en la vida del pueblo de santo,
en la cual se agradece por la salud y se renueva el vinculo con la divinidad.

El rito culmina con una comida sagrada servida sobre una hoja de
mamén (papaya), conocida en los terreiros como gbéréghéré, hoja que sim-
boliza la muerte por su toxicidad. Pero al ser utilizada como soporte de
alimento, se convierte en signo de transmutacién: es la vida superpuesta
a la muerte, la cura que se edifica sobre el veneno. La fiesta de Omolu se
celebra el 8 de agosto, y su significado trasciende los limites de la liturgia
religiosa, pues nos invita a pensar la fragilidad del cuerpo no como defec-
to, sino como espacio de transformacién, potencia y sacralidad.

1 Ver la mencién en la participacion de Mingo Silva en el capitulo 3 de este libro.

127 |



Existe otro mito sobre Omolt que me interpela ain mds profunda-
mente. En esta versién, Omolu ya ha alcanzado la madurez y se ha con-
vertido en sefior de la tierra, intimamente vinculado al fuego que habita
en las capas mds profundas del planeta. En esta narrativa, su cuerpo ya
no estd marcado por la enfermedad, sino por el poder: un resplandor tan
intenso emana de él —comparable al del propio sol— que mirar su figura
directamente provocaria ceguera. Es entonces cuando decide cubrirse con
la palha da costa, no ya como signo de ocultamiento por la vergiienza, sino
como proteccién del otro ante la intensidad de su brillo.

Sea cual sea el mito, en todos ellos Omolu se presenta con el cuerpo
cubierto. Y ese cuerpo cubierto condensa una ambivalencia crucial: lo que
a primera vista podria leerse como una imperfeccién vergonzosa se revela
también como un signo de belleza radical. Esa ambivalencia se yuxtapo-
ne a otra: la del nino rechazado por su madre bioldgica, pero acogido y
amado por otra figura materna. Es en esa dialéctica entre la herida y el res-
plandor, entre la exclusién y el cuidado, donde reside una clave de lectura
profundamente politica.

Un eco de esta l16gica ambivalente puede hallarse en las palabras del
intelectual afrobrasilefio Luiz Gama, quien en un texto titulado Eman-
cipacion, publicado en Gaceta de Povo en 1880 —ocho afios antes de la
abolicién de la esclavitud— escribié:

[que] este color convencional de la esclavitud, como suponen los espe-
culadores, es igual que la tierra, a través de su superficie oscura, encierra
volcanes donde arde el fuego sagrado de la Libertad.

La imagen es de una potencia poética y politica desbordante. Al igual
que el mito de Omold, el texto de Gama subvierte los significados asig-
nados negativamente al cuerpo racializado, convirtiéndolo en metéfora de
la tierra fértil, del volcdn que abriga en su interior una fuerza transforma-
dora. La oscuridad, lejos de ser signo de carencia, pasa a ser vehiculo del
fuego sagrado de la libertad.

Lo que intento sefialar con estas digresiones es que uno de los grandes
desafios de nuestro tiempo es restituir a los mitos y a los ritos su dimensién
politica. Se trata, en ultima instancia, de escribir una contra-historia que
confronte las narrativas coloniales y sus formas de silenciamiento. Esta
dimensién fue brutalmente suprimida por la violencia del colonialismo,

128



como lo sugiere el samba de Manu da Cuica, que canta el corte epistémico
producido por esa violencia. Sin embargo, creo que es necesario ir mds
alld y examinar también los mecanismos contempordneos que contindan
silenciando el potencial politico de estas tradiciones.

Hoy, ese silenciamiento se perpetia a través de dos formas ideoldgicas
complementarias. Por un lado, por medio de la folclorizacién: los mitos y
ritos son reducidos a objetos fésiles, despojados de su capacidad inventiva,
confinados a un registro meramente “cultural”, sin agencia. Por otro lado,
también se ven empobrecidos cuando se los interpreta desde un modelo
idealizado de ortodoxia, que impone un canon rigido de lo que debe ser
considerado auténtico, legitimo o tradicional. Ambas operaciones —el
folclore estetizado y la ortodoxia reguladora— contribuyen a neutralizar
el cardcter insurgente que muchos de estos saberes y practicas encarnan.

En la investigacién sobre religiosidades afrobrasilefas, se consolidé a
lo largo de las décadas un modelo interpretativo centrado en tres de los
llamados terreiros tradicionales de Bahia: el Terreiro do Gantois, la Casa
Branca do Engenho Velho y el 11é Axé Opd Afonjd. A partir de los afios
treinta, figuras como Nina Rodrigues y Arthur Ramos desarrollaron sus
estudios en Gantois; Edison Carneiro en Casa Branca; y José Bastide, Pie-
rre Verger y Juana Elbein dos Santos (entre otros) en el Afonjd. Lo notable
es que muchos de estos investigadores no mantuvieron una distancia criti-
ca respecto a los objetos de su estudio, como exigia la antropologia cldsica.
Por el contrario, asumieron vinculos directos con los cultos: Rodrigues y
Ramos fueron reconocidos como 0g4s en Gantois; Carneiro en el Afonjzi;
Verger y Bastide recibieron el titulo de oju 0ba.

Ese giro, que podria interpretarse como una ruptura con el ideal po-
sitivista de separacién entre sujeto y objeto, permitié una aproximacién
mis situada y sensible a las précticas religiosas. Desde la década de 1970,
este enfoque fue sistematizado por Juana Elbein dos Santos, quien —casa-
da con el sacerdote Deoscéredes dos Santos (Mestre Didi)— teorizé sobre
la necesidad metodoldgica de analizar el Candomblé desde adentro, como
participante activo. Esa alianza entre iniciacidén y observacién se convirtié
entonces en condicién de posibilidad para una comprensién profunda de
los mitos y ritos afrobrasilefios.

Sin embargo, esta misma alianza produjo efectos ambivalentes. Al
mismo tiempo que desestabilizaba los pilares de la antropologia cldsica,
acabd también por generar un sistema de legitimacién que establecié un

129 |



modelo ideal de ortodoxia. Tal modelo —construido en torno a esos tres
terreiros y a los vinculos privilegiados entre sacerdotes e investigadores—
pasé a funcionar como matriz normativa de autenticidad, pureza y tradi-
cién dentro del campo afrorreligioso. De ese modo, se instituy6 una jerar-
quia epistémica que permitié clasificar ciertas pricticas como legitimas y
otras como desviaciones, sin el debido reconocimiento de su historicidad
ni de sus légicas propias.

La consecuencia directa fue la descalificacién de una pluralidad mu-
cho mds amplia y numéricamente mayor de formas religiosas afrobrasile-
fias —como la Umbanda, la Quimbanda, el Batuque, la Macumba— que
quedaron relegadas a la categoria de “menores” o “sincretizadas”, cuando
no estigmatizadas como desviaciones de una supuesta tradicién africana
pura. Esta dindmica de exclusién operada por el modelo ortodoxo no pue-
de ser ignorada, pues revela como las nociones de tradicién estdn intima-
mente asociadas al ejercicio del poder en el 4mbito de la investigacién y
de la legitimidad cultural.

A partir de este diagndstico, me gustaria compartir algunas preguntas
que considero urgentes:

:En qué medida la internacionalizacién del campo de estudios sobre
religiones afrobrasilefias ha contribuido a reforzar una perspectiva orto-
doxa, centrada en modelos canénicos y territorialmente limitados? ;Hasta
qué punto la eleccién de ciertos repertorios de mitos y ritos —dentro y
fuera de Brasil— sigue determinada por esos modelos ideales, estableci-
dos en alianzas especificas entre antropologia académica e instituciones
religiosas hegemonicas? ;No serd que esta concepcion estandarizada del
Candomblé estd dificultando —o incluso invisibilizando— la diversidad,
numéricamente mayor y epistemolégicamente fértil, de formas religiosas
afrobrasilenas igualmente vitales? Y finalmente: ;no estarfamos asistiendo
a una dindmica de invisibilizacién que se ve paradéjicamente reforzada
por la circulacién internacional de estos modelos como tnico referente
legitimo?

Estas preguntas no solo invitan a repensar los marcos analiticos apli-
cados al estudio de las religiosidades afrobrasilenas, sino que también
revelan cdmo ciertas légicas de consagracién —basadas en modelos de
legitimidad, autenticidad y autoridad— atraviesan otros territorios cul-
turales de la didspora. Uno de los mds marcados por estas disputas es el
universo del samba. La tensién entre tradicién y poder, por tanto, no se

130



limita al 4mbito religioso. Puede observarse también en los estudios so-
bre el samba, donde la historiografia dominante ha tendido a consolidar
una temporalidad referencial rigida, que organiza la historia en funcién
de una cronologia normativa. Esa linealidad subordina el presente a una
supuesta fidelidad al pasado, neutralizando su potencial inventivo. De
este modo, la tradicién deja de ser un espacio de experimentacién para
convertirse en una regla jerdrquica, una forma de control de los sentidos
y de las practicas.

Comprender los desafios contempordneos en torno a las poéticas de
la didspora africana exige, por tanto, una revisién critica del lugar que
se le ha asignado a la nocién de tradicién. Es preciso preguntarse hasta
qué punto ciertas formas de consagracién de lo “tradicional” no estdn, en
realidad, asociadas a imperativos debilitantes —y, en muchos casos, tam-
bién despolitizadores— que reducen la vitalidad de estas pricticas a meras
categorfas de autenticidad regulada, desarticulando su potencia estética y
bloqueando su capacidad de imaginar lo politico.

En esta misma direccién, tal vez sea necesario cuestionar la propia le-
gitimidad de las categorias de “cultura tradicional” y “cultura popular”, tal
como han sido histéricamente formuladas. ;A quién sirve esa distincién?
sQué estructuras de poder la sostienen y reproducen? Lejos de ser nocio-
nes neutras, ambas categorias emergen en contextos marcados por pro-
yectos nacionalistas y conservadores que buscaron modelar una identidad
cultural homogénea, funcional al Estado y al imaginario de una nacién
cohesionada. En esos marcos, la “cultura popular” fue muchas veces con-
cebida como folclore domesticado, una reserva moral o estética que debia
ser resguardada —o estetizada—, pero no tomada como Jocus de enuncia-
cién politica o tedrica. Por su parte, lo “tradicional” fue insistentemente
fijado en una temporalidad anterior, celebrada por su supuesta pureza y
convertida en emblema patrimonial, al precio de desactivar su potencia
de transformacién. En ambos casos, lo que estd en juego es una logica
de clasificacién que legitima ciertas formas de vida mientras relega otras
a la condicién de objeto cultural. Cuestionar estas etiquetas implica, por
tanto, desarmar asimetrias histéricas, desmontar dispositivos coloniales de
ordenamiento cultural y abrir espacio a epistemologias de la didspora que
se articulen no como pasado preservado, sino como presente insurgente.

Estas reflexiones nos llevan a buscar, en el propio campo cultural,
ejemplos donde la tradicién no haya operado como una traba, sino como

131 |



una zona de disputa, reinvencién y ruptura. Es en esos momentos de
quiebre —cuando la tradicién es interpelada desde sus margenes— que
se revela su potencial politico. Tal vez el ejemplo mds elocuente para
ilustrar los riesgos de una nocién ortodoxa de tradicién —y la potencia
de sus rupturas— sea la historia del samba que emergié en el barrio de
Estdcio de S4, en Rio de Janeiro, a finales de la década de 1920. En ese
contexto, un grupo de jévenes musicos negros y pobres, como Ismael
Silva, Nilton Bastos, Bide y Bucy Moreira, reorganizé radicalmente la
estructura ritmica y formal del samba. A partir de la experiencia callejera
del bloco Deixa Falar, estos artistas forjaron un nuevo modo de hacer
samba que rompia con el molde anterior, mds préximo al maxixe y al
samba de roda de herencia bahiana.

El llamado “samba de Estdcio” introdujo una aceleracién del tiempo
musical, una divisién ritmica mds marcada y la incorporacién del sur-
do como instrumento de base percutiva. Esta transformacién técnica no
fue menor: reorganizé la forma de cantar, de desfilar, de bailar. Hizo del
samba una musica para el cuerpo colectivo en movimiento. En lugar de
perpetuar un vinculo estricto con el pasado, Estdcio encarné un gesto de
invencién: adapté el samba al ritmo de la calle, a las nuevas condiciones
materiales de la ciudad, al carnaval moderno.

Evidentemente, en Esticio habia conciencia del lundi, del maxixe,
del samba de roda, de las “tias bahianas”. Pero lo que alli se gestaba no era
una fidelidad ritual a una raiz, sino una transformacién activa, dinimica,
de esos legados. Estdcio fue, ante todo, un espacio de rebeldia ritmica: un
taller popular de nuevos timbres, nuevas técnicas, nuevos instrumentos
y nuevas formas de habitar el tiempo musical. Y es precisamente por eso
que, a mi juicio, allf reside su verdadera condicién de tradicién: no como
archivo sagrado del pasado, sino como fuerza inventiva que desestabiliza
lo heredado.

De ahi que me parezca urgente asumir el compromiso de pensar una
contra-historia del samba. Una historia que no lo conciba como expresién
de una raiz fija o de una identidad cerrada, sino como una prictica insur-
gente que se reinventa en cada desplazamiento, en cada fisura del canon.
Una contra-historia que lo desarraigue cada vez que se lo intenta fijar
en sonidos y significados estables. Esta perspectiva es fundamental para
restaurar su dimensién politica, para que el samba recupere su potencia
como lenguaje colectivo de cuerpos en movimiento.

132



Esta misma légica podria y deberia aplicarse al estudio de las religio-
nes afrobrasilefias, cuyas narrativas y ritualidades también han sido fre-
cuentemente sometidas a lecturas fijadoras, folclorizantes o sujetas a un
modelo ortodoxo de legitimacién. Pensar una contra-historia de los ritos
y mitos de matriz africana implica devolverles su fuerza de invencién, su
plasticidad, su capacidad de responder creativamente a los desafios del
presente. Asi como el samba, estos sistemas simbdlicos no existen para
ser conservados en vitrinas, sino para ser activados como herramientas de
cura, de lucha, de reconfiguracién de mundos.

Pensar el samba desde su invencién —y no desde su cristalizacién—
es también una manera de empoderar los cuerpos que lo hacen posible.
Cuerpos como el de Omolt: marcados, cubiertos, ambivalentes, pero
también llenos de fuego. Cuerpos que danzan, que curan, que desafian
la muerte. Porque, al fin y al cabo, al hablar de samba, de tradicién, de
historia y de religiosidad, estamos hablando también de salud. Estamos
hablando de Omold.

Gracias por escuchar.

133 |



La presencia de una ausencia
Algunas aproximaciones al estudio
de practicas artisticas afrodiaspori-

cas en su dimension local

Por Pia Paganellli

| Profesora y Licenciada en Letras por la Universidad de
|\ Buenos Aires. En 2014 concluyé su Doctorado de la
Universidad de Buenos Aires en el drea de Literatura
con beca Conicet, con una tesis sobre literatura brasi-
lena que publicé bajo el titulo P(r)o(f)etas del Reino.
Literatura y Teologia de la Liberacién en Brasil (/ma-
g0 Mundi, 2015). Realizé estudios de posdoctorado con
beca Conicet, y una pasantia de investigacion posdoctoral en el Programa
Avanzado de Cultura Contempordnea (PACC, Facultad de Letras, Universi-
dad Federal de Rio de Janeiro). Concluyé la Especializacion en Estudios Afro-
latinoamericanos y Cariberios de CLACSO y FLACSO-Brasil con un trabajo
sobre el samba en Argentina. Se desempenia como coordinadora de la Cdtedra
Libre de Estudios Brasilenos de la Facultad de Filosofia y Letras (UBA), es
docente de la Citedra Literatura Latinoamericana I de la carrera de Letras en
la misma Facultad, y ha publicado varios articulos especializados en el drea de
la literatura brasilena y afrobrasilenia; y en el cruce entre literatura, politica,
miisica e historia en América Latina. También ha obtenido el subsidio a la
Traduccion de la Fundacion Biblioteca Nacional de Brasil 2024 para tradu-
cir escritores brasilerios en Argentina.

Las musicas y artes performdticas afrolatinoamericanas han sido percibidas,
a lo largo del siglo XX, por un lado, como actividades con rasgos culturales
propios de las regiones de las cuales provenian las poblaciones africanas,

134



es decir, como portadoras de valores civilizatorios africanos; y, por otro
lado, han sido analizadas en tanto pricticas emergentes de las poblaciones
afrodescendientes en el nuevo mundo, o sea, como précticas de los secto-
res culturales latinoamericanos que sufrieron procesos de nacionalizacién
y desetnitizacién a mediados del siglo XX, producto del contacto entre
musicos y la circulacién de la industria discogréfica (Ferreira, 2008).

En esta exposicién, propongo trabajar algunas categorias analiticas
para abordar el estudio de las practicas artisticas de origen “afro” que se
configuran en esta tensién entre lo transnacional y contextos nacionales, y
en cuya practica inciden los procesos de alterizacion locales. Por un lado,
me interesa partir de la nocién transnacional de Atldntico Negro que pro-
pone Gilroy, para ver de qué manera retoma esta categoria el sociélogo
puertorriquefio Angel Quintero Rivera en su categorizacién de las “mu-
sicas mulatas” afrolatinoamericanas, como practicas locales, dentro de las
cuales incluye al samba afrobrasilefo.

Gilroy (2001) concibe al Atldntico Negro como un “sistema cultural
y politico de cardcter transnacional y transcultural” que resulta de los des-
plazamientos de la cultura negra producto del trifico esclavista de Africa
hacia Europa, el Caribe y las Américas. Gilroy lo concibe como una con-
juncién histérica, rizomérfica y fractal de culturas que fueron reflexivas
sobre si mismas, por lo que propone un estudio que dé cuenta del “cardc-
ter desvergonzadamente hibrido de las culturas del Atldntico Negro”, lo
que afirma que no existe una africanidad intocada y pura. Por el contrario,
esta hibridez se debe al proceso de la didspora (del griego dispersién),
categoria que provee un método heuristico para probar la identidad y no
identidad en la cultura politica negra, es decir, para estudiar las filiaciones
(diseminacién) y diferencias (autonomias locales) entre las culturas del
Atléntico Negro.

En el capitulo “Las joyas traidas de la servidumbre”, Gilroy reivindi-
ca la importancia que la musica ha tenido en el Atdntico Negro, impor-
tancia vinculada, por un lado, con el rol que cumplié como formadora
de identidad, en tanto los musicos que la produjeron exploraron a través
de ella la autocomprensién; por otro lado, por las relaciones sociales que
produce y reproduce la musica.

La categoria transnacional de Atldntico Negro que acufia Gilroy, per-
mite salirse de las disputas en torno a las concepciones de musicas na-
cionales para pensar en términos de sensibilidades compartidas desde la

135



categoria de musicas mulatas que sefiala Quintero Rivera (2005):

estas miisicas no son, figurativamente hablando, miisicas “negras’, sino
“mulatas”; no son sonoridades de Africa transportadas al Nuevo, sino mii-
sicas del Nuevo Mundo, con toda la continuada hibridez que ello entrania
y los trastoques dramdticos que los desplazamientos espaciales representaron
y representan en las formas de experimentar el tiempo.

Para Quintero Rivera, estas practicas culturales ponen en crisis el lo-
gos occidental, a causa de que presentan una serie de caracteristicas, que
también menciona Gilroy:

1. Centralidad de la performance para la identidad — musica,
mimica, gestos, expresién corporal, vestuario — en vez de la tex-
tualidad — el habla, la letra, la literatura.

2. Performance que da lugar al descentramiento del ego y del
logos con la percusién, la danza y el canto. Estas producen moda-
lidades de conciencia y de conocimiento que son creacién de las
culturas africanas tradicionales. La memoria colectiva se inscribe
en los cuerpos y estos la modifican constantemente.

3. Comportamiento ciclico y disposicién espacial circular del
publico (rodas de samba, rodas quilombolas). Segin Quintero
Rivera, la comunicacién que ejerce el pablico en su participacién
es fundamental para la ejecucién de la musica, que se vuelve una
préctica horizontal y no verticalista.

4. Sentido politico (democritico, fraterno) y centralidad para la
musica de la antifona (el llamado y respuesta, es decir, la suce-
sién de dos frases musicales distintas, interpretadas generalmente
por musicos diferentes, o por el musico y el publico, siendo la
segunda frase un comentario directo, o respuesta, a la primera
frase) es un principio formal estructurante de las musicas negras,
dado que sirve para construir nuevos lazos sociales, y borra los
limites entre el yo y el otro.

136



5. Resolucién de la relacién dindmica entre la individualidad del
solista que improvisa (pero no del individualismo como valor) y
el colectivo de musicos en la performance. La improvisacién es
otro principio formal estructurante de estas musicas, que requie-
re disciplina del musico porque debe hacerla dentro del ciclo de
llamada y respuesta. Puede ser entre un solista y el colectivo; o
entre dos solistas; o entre un instrumentista y un bailarin.

6. La polirritmia como un principio formal estructurante que
implica la sintonizacién simultdnea de los musicos, la ejecucion
de patrones en mosaicos en los que uno finaliza donde el otro co-
mienza; diversidad de voces; y auto-regulacién colectiva. Exigen
disciplina del musico y su sintonia con el colectivo.

7. Presencia de modos de auto-organizacién colectiva sin inter-
vencién de un individuo regente, como sucede en las musicas
orquestales europeas. Esto implica que no se observa, tampoco,
una jerarquia instrumental.

8. Son bienes liturgicos intangibles, ya que son anclas para la me-
moria colectiva, que no es solo una memoria de la celebracién,
sino del luto y de formas de superacién del dolor.

En este espacio severamente restringido, sagrado o profano, el arte se
volvié la espina dorsal de las culturas politicas de las personas esclavizadas
y de su historia cultural. El arte contintda siendo el medio por el cual los
militantes culturales todavia hoy se comprometen en “rescatar criticas” del
presente tanto por la movilizacién de recuerdos del pasado como por la
invencién de un estado pasado imaginario que pueda alimentar sus espe-
ranzas utépicas (Gilroy, 2001)

Esto me permite, por ultimo, comentar la importancia que estas
prdcticas tienen en nuestro contexto local. Los estudios del GEMAA se
inscriben en una serie de investigaciones, en torno a practicas artisticas de
matriz afro que aparecen a partir de 2010 en el campo académico argenti-
no y se encuentran en pleno desarrollo, en consonancia también como la
aparicién de la categoria afrodescendiente en el censo nacional. En el caso
de las investigaciones de nuestro grupo, se trata de investigaciones que no

137 |



solo trabajan desde la perspectiva de reivindicaciones politicas sino, espe-
cificamente, desde la éptica de como las pricticas culturales de matriz afro
son resignificadas en nuestro pais.

Dichas précticas artisticas (candombe afrouruguayo, musica y danza
afroperuana, danza de orixds, samba, candomblé y capoeira afrobrasile-
fias, entre otras) se instalaron en Argentina a partir de 1980 de la mano
de trabajadores culturales afrolatinoamericanos; por lo que estos estudios
académicos destacan en su andlisis la manera en la que sectores blancos,
no afrodescendientes (y mayoritariamente de clase media) las practican
“muchas veces cuestionando la invisibilizacién de lo negro en nuestra his-
toria nacional” (Lamborghini, Geler y Guzman, 2017). Es decir, se da

la prictica y re-semantizacién de performances afro en un pais en el
que las memorias afrodescendientes hoy emergen en la voz y lucha de
actores politicos afrodescendientes sobreponiéndose a histdricos borra-
mientos, y en el que diversos actores sociales practican y se identifican
con culturas afro relocalizadas (Lamborghini Geler y Guzmadn, 2017).

En consecuencia, retomando esta mirada sobre las practicas artisticas
afrobrasilenas y los modos en los que se practican locamente en Buenos
Aires, es pertinente recuperar la nocién que Pierre Sanchis utiliza para
pensar las practicas situadas y los sincretismos religiosos en las Américas:

Sincretismo es la tendencia a utilizar relaciones aprendidas en el mun-
do del otro para resemantizar las de mi propio universo, o atin, el modo
por el cual las sociedades humanas, subsociedades, grupos sociales, cul-
turas, subculturas, son llevadas a entrar en un proceso de redefinicién
de su propia identidad cuando se confrontan al sistema simbélico de
otra sociedad, sea ella del nivel clasificatorio homélogo al tuyo o no
(citado en Frigerio, 2005).

Entonces, podemos afirmar que la prictica situada de los fenémenos
artisticos afrodiaspdricos incide en la construccidn o reconstruccion, me-
jor dicho, de la sensibilidad y la identidad local, que siempre es sincrética,
dado que se trata de una operacién simbélica universal (Semdn, 2021), y,
en paises atravesados por la colonialidad del poder (Quijano, 2014), nos
puede decir algo —también— sobre su historia de alterizacién, ocluida o
presente en el imaginario nacional.

138



Referencias bibliograficas

Frigerio, Alejandro (2005). “Sincretismo, cultura e identidad: (re)leyendo
a Pierre Sanchis desde Argentina y Brasil”. En Ciencias Sociales y Religion,
7(7), 187.

Gilroy, Paul (2001). O Atlintico negro: modernidade e dupla consciéncia.
Sao Paulo: Ed.34.

Lamborghini, E; Geler, L. y Guzmdn, E (2017). Los estudios afrodescen-
dientes en Argentina: nuevas perspectivas y desafios en un pais «sin razas».
Tabula Rasa. Bogota - Colombia, No.27: 67-101, julio-diciembre 2017.
Pp. 67-101.

Ferreira Makl, Luis (2008). “Musicas, artes performdticas y el campo de
las relaciones raciales. Area de estudios de la presencia africana en América
Latina”. En Lechini, Gladys (comp.), Los estudios afroamericanos y africa-
nos en América Latina: herencia, presencia y visiones del otro. Buenos Alires:
CLACSO.

Quijano, Anibal (2014). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y Amé-
rica Latina”. En Idem, Cuestiones y horizontes: de la dependencia histéri-
co-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires:
CLACSO.

Quintero Rivera, Angel (2005). “El debate sociedad-comunidad en la so-
noridad. El desafio de las musicas ‘mulatas’ a la modernidad eurocéntrica
convencional”. En Mato, Daniel (ed.), Cultura, politica y sociedad Perspec-
tivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Semdn, Pablo y De la Torre, René (eds.) (2021). Religiones y espacios pii-
blicos en América Latina. Buenos Aires: CLACSO / México: Centro de
Estudios Latinoamericanos Avanzados - CALAS.

139 |



A traveés del Atlantico
Herramientas tedricas para
reflexionar sobre las practicas
artisticas reterritorializadas

Por Bernardo Suarez

Magister en Andlisis del Discurso por la Universidad
de Buenos Aires. Docente e investigador en las materias
Semiologia y Semidtica de los medios 11 en esa casa de
estudios. Publica articulos en revistas académicas y de
divulgacidn nacionales e internacionales sobre Semid-
tica, Comunicacién y Cultura popular. Dictd semi-
narios y talleres en universidades piiblicas y privadas.
Participa como columnista en el sitio El circulo Beatle.com de la ciudad de
Meéxico, y en el programa radial Tiempo de show (AM 1030. Del Plata)
de la Ciudad de Buenos Aires. En la editorial EUDEBA, publicé Discurso
humoristico. Una mirada desde la polifonia enunciativa a los textos de
Les Luthiers (2013); y The Beatles: arte y vanguardia en la sociedad de
masas (2022).

Los sonidos que se producen en América desde mediados del siglo XIX y el
siglo XX y que derivan en géneros y estilos como el blues, jazz, gospel, son,
mambo, samba, bossa, candombe, milonga, entre tantos otros, constituyen
un eco que remite, a través del Atldntico, al continente africano. En efecto,
debajo de la superficie significante del discurso musical se dispone una con-
figuracion que resulta de la conjuncién de apropiaciones, transformaciones
y mixturas. En el presente trabajo proponemos un breve recorrido tedrico

140



por algunos de los autores que dieron cuenta de esa complejidad simbé-
lica, de ese entramado fruto de los movimientos de desterritorializacién y
reterritorializacién.

Empezamos destacando que las expresiones artisticas emplazadas en
un tiempo y espacio se constituyen en configuraciones simbolicas cargadas
de sentido (Nattiez, 1990). Configuraciones de sentido emplazadas espa-
cio-temporalmente que circulan con la dindmica propia de los artefactos
culturales. Tal vez nos ayude pensarlas como una madeja. Una madeja que,
si se tira de una de sus puntas, podrd observarse el despliegue de su tra-
yectoria. Y, sobre la superficie discursiva, aparecerdn determinadas marcas
como patrones ritmicos, expresiones liricas, que remiten a su vez, a condi-
ciones histéricas, sociales, politicas, ideoldgicas, religiosas. Esas marcas se
transforman en huellas (Verén, 1998), lineas de fuga que dan cuenta de sus
emplazamientos originales y que terminan por determinar una nueva con-
figuracién al reterritorializarse; es decir al entrar en una suerte de didlogo
con los elementos propios de ese nuevo emplazamiento.

En este sentido, y a los efectos de esta descripcion, resulta oportuno
retomar algunas imdgenes y conceptos elaborados por investigadores que
abordaron estds temdticas. Es el caso del concepto Atldntico Negro de Paul
Gilroy (2014). Esa imagen nos presenta un recorrido con un punto de
partida en Africa y un punto de llegada en América. Sobre el trazado de
ambos puntos se despliega esa superficie de sentido, de transito, de des-
arraigo que es el Atldntico. Las raices quedan emplazadas en el territorio
de origen; pero sus reverberaciones simbdlicas entran en didlogo con el
territorio de destino. Otra imagen que nos puede servir para caracterizar
ese recorrido es el concepto de didspora. En su entrada en el Diccionario
de la Lengua Espafiola (RAE), se lee: “Dispersién de grupos humanos que
abandonan su lugar de origen”. Y menciona entre sus sinénimos: “éxodo,
diseminacidn, emigracién”. La didspora da cuenta, entonces, también de
la forma en que circula el sentido: como una red de envios y reenvios. Asi,
la estela que dejan los miltiples barcos cargados de esclavizados de un
punto al otro por esa superficie constituye una linea de fuga, un eco que
se aleja pero que reclama el retorno. Porque en esos barcos, el cargamento
simbdlico viaja alojado en sus soportes, los esclavizados, en condiciones
infrahumanas. Y mds alld de la poética de las imdgenes y atn a través de
la poética del arte, esos contenidos aparecerdn representados, exteriori-
zados, encarnados, una y otra vez en las distintas manifestaciones, en los

141 |



movimientos de esos cuerpos que vibran y danzan; en el sonido que sale
de los cuerpos; en los sonidos que brotan de la manipulacién de objetos.
En esas configuraciones se dibujan: la desdicha, el desarraigo, la soledad,
la incomprensién, la violencia, las injusticias, la aforanza, pero también
la alegria del encuentro, el amor, el deseo, la esperanza, el vinculo con la
divinidad, el origen. Por su parte, la didspora da cuenta de la diversidad
en que se produce la circulacién y su reterritorializacién. De Carvalho
sigue a Gilroy en el recorrido por el Atldntico Negro, pero cuestiona la
linealidad de la descripcién. Segin De Carvalho (2002), no se ha desarro-
llado del mismo modo la circulacién de expresiones culturales en puntos
de llegada en lugares de posiciones dominantes como los Estados Unidos,
que en otros lugares de América que no guardan esa misma posicién en el
mapa politico y econdmico.

Stuart Hall (2017), por su parte, sostiene que el concepto de Atldnti-
co Negro de Gilroy puede articularse de modo ubicuo con el de didspora:
“el Addntico Negro permite redefinir la didspora no como una pérdida
tragica de las raices orgdnicas sino como una red policéntrica de rutas in-
terculturales que otorgan a la cultura negra su dinamismo transnacional”.
Y completa, que Gilroy intenta cambiar el modo en que representamos
la historia de la musica negra pasando de la forma lineal, segin la cual la
autenticidad africana da paso a la no autenticidad estadounidense, a una
carretera de doble sentido entre las formas culturales africanas y las culturas
politicas de las didsporas. Aqui aparece una nueva imagen: un cruce de
caminos.

Las experiencias artisticas reterritorializadas en tanto manifestacio-
nes culturales parecen contener de modo intrinseco, la tensién dialéctica
constitutiva del juego de dos fuerzas: una dindmica que representa la fuga
simbdlica hacia los origenes; otra que busca emplazarse, materializarse en
el cuerpo o en los objetos para ser representada. Y una tension respecto del
contexto en el que ha sido emplazada.

Alejandro Frigerio (2002), aporta una herramienta tedrica que per-
mite pensar la forma en que estas manifestaciones culturales entran en
didlogo con el contexto en sus distintos niveles, como también las con-
secuencias que la transnacionalizacién de practicas culturales populares
tiene para los individuos involucrados y para las sociedades de las cuales
forman parte. Para ello plantea el andlisis a dos niveles: nivel micro y nivel
macro. En el primero, el compartir las précticas afecta a los individuos de

142



distinta nacionalidad (mejorando o empeorando las relaciones). Mientras
que en el nivel macro se da cuenta de determinadas reacciones sociales
por la expansién de esas précticas. A partir de lo expuesto por otros au-
tores, Frigerio sostiene que las précticas en las que el proceso de transna-
cionalizacién se da desde abajo, implica la creacién de un nuevo espacio
social entre los protagonistas. Mientras que aquellas que se dan desde
arriba generalmente involucran a grupos de poder, usualmente elites,
corporaciones y multinacionales que tienden a la homogeneizacién en
las pricticas, las de abajo procuran generar espacios multiples y poderes
contrahegemdnicos, ya que esos individuos no pertenecen a las elites. Lo
cierto es que en el proceso de transnacionalizacién suelen darse ambos
movimientos.

Frigerio realiza su andlisis tomando como objeto a la expansién de las
religiones afrobrasilenas en Buenos Aires. Es decir, un proceso de transna-
cionalizacién que comienza desde abajo pero que irremediablemente pro-
duce sus efectos también en movimientos desde arriba. Luego de analizar
el objeto y de dar cuenta de las estrategias de acomodacién desde arriba y
los efectos en los movimientos desde abajo, concluye que la circulacién de
bienes culturales de un pais hacia los otros no se da principalmente como
un proceso de integracién cultural —de estima por la cultura del otro, de
su incorporacién—, sino que se da mds bien a través de la apropiacién
conflictiva de esa cultura. “Esa apropiacién conlleva continuas y rispidas
disputas acerca de quién es el poseedor legitimo de la verdadera forma cul-
tural, como también de cudl es la manera vilida de transmitirla y a quién
compete supervisar su desarrollo en ese nuevo territorio”, dice.

En sintesis, tirar de una de las puntas de la madeja representa enton-
ces observar esos elementos imbricados, reconocer que la trayectoria se
construye discursivamente y que el discurso refracta ecos configurados en
forma de sonidos, movimientos, vibraciones. Que esas configuraciones se
emplazan, dialogan y tensionan. En fin, la musica circula por el espacio a
través del tiempo, se abre camino haciendo vibrar todo a su paso. Como
decia Borges: la musica, esa misteriosa forma del tiempo.

143 |



Referencias bibliograficas

Carvalho, José Jorge de (2002) “Las Culturas Afroamericanas en Ibe-
roamerica: Lo Negociable y lo Innegociable”. En Serie antropolégica. N.
311. Brasilia: Universidad de Brasilia.

Frigerio, Alejandro (2002) “La expansién de religiones afro brasileras en
Argentina: representaciones conflictivas de cultura, raza y nacién en un
contexto de integracién regional”. En Archives de sciences sociales des reli-
gions. Les religions afro-américaines: genése et développement dans la moder-
nité. N 117, enero-junio de 2002. Paris: Editions de 'TEHESS.

Gilroy, Paul (2014) Atldntico negro. Modernidad y doble conciencia. Madrid:
Ediciones Akal.

Hall, Stuart (2017) El tridngulo funesto: raza, etnia, nacién. Madrid, Tra-
ficantes de suefios.

Nattiez, Jean-Jacques (1990) Miisica y Discurso. Hacia una Semiologia de la
miisica. New Jersey: Princeton University Press.

Verén, Eliseo (1998) La semiosis social. Fragmentos de una teoria de la dis-
cursividad. Barcelona: Gedisa.

| 144



De la transculturacion

a la interculturalidad

La ambivalencia en los flujos
culturales historicos entre Brasil
y Argentina

Por Berenice Corti

Investigadora del Instituto de Investigacion en Etnomu-
sicologia de la Ciudad de Buenos Aires (IIEt), profeso-
ra en el Conservatorio Manuel de Falla y docente en
la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de
Buenos Aires. Licenciada en Ciencias de la Comunica-
cion, Magister en Comunicacion y Cultura, y Doctora
en Ciencias Sociales de la misma facultad. Sus dreas
de interés se vinculan al estudio de la prictica de miisicas afrodiaspdricas
en Argentina. Desde 2018 investiga la prictica de miisicas afrobahianas en
Buenos Aires en sus dimensiones musicales y socioculturales, incluyendo la
perspectiva desde el punto de vista de aprendiz en Ritmos de Candomblé y
Danza Afro. Es autora de los libros Jazz Argentino. La musica “negra” del
pais “blanco” (Gourmet Musical, 2015), por el que obtuvo el 2017 laspm
Book Prize a obra novel en idioma no inglés, y del recientemente publicado
Musicas Negras. Cuerpos racializados y sensibilidades afroatldnticas en
Buenos Aires (Prometeo, 2023). También co-compilé Musica y Discurso.
Aproximaciones andliticas desde América Latina (EAUViM, 2017). Ha
publicado mds de medio centenar de articulos sobre jazz, miisicas afrodiaspo-
ricas y gestion cultural de la miisica.

145 |



;Quién es el extranjero del gorro blanco? preguntd uno.
;Quién es el desconocido del gorro rojo? cuestiond el otro.
De “Ext lleva a dos amigos a una lucha a muerte”,

en Mitologia de los Orixds de Reginaldo Prandi (2001).

Mi propuesta para esta tarde es pensar la interculturalidad en el marco
de la transculturacién con el sentido procesual que le da Fernando Ortiz
(1987), en un movimiento que vaya del pasaje hacia el encuentro —tal
como nos estamos encontrando nosotros en este momento—, alrededor
de una idea principal: la ambivalencia en los procesos de interculturalidad.
Mi exposicién va a estar centrada en los flujos interculturales histéricos
entre Brasil y Argentina a partir de la musica.

Cuando estaba pensando en esta transculturacién se me vinieron a
la cabeza dos ejemplos muy claros y conocidos por todxs nosotrxs. Por
un lado, la figura del pintor Carybé —cuya ilustracién Musicando nos
acompand en nuestras Jornadas—: Héctor Julio Pdride Bernabd, nacido
en Lands, provincia de Buenos Aires, quien en 1949 se radicé en Salvador
de Bahifa. Carybé fue el ilustrador y artista pldstico por antonomasia de la
musica y la religiosidad afrobrasilena de esa ciudad durante mucho tiem-
po. El otro ejemplo es el del musico argentino Ramiro Musotto criado
en Bahia, pero Bahia Blanca de la provincia de Buenos Aires. También
se radicé en Salvador donde produjo su musica de vanguardia, particip6
como sesionista de musicos masivos y fue musico de carnaval; es decir, un
artista muy polifacético.

Lo que estoy tratando de pensar no es solamente la transculturacién
como pasaje, en tanto fenémenos de transmutacién de culturas como fa-
ses del proceso transitivo de una cultura a la otra como dice Ortiz (1987),
sino en su interculturalidad como didlogo desde la diversidad, como pro-
pone Carlos Bonfim —a quien vamos a escuchar seguidamente—. Un
didlogo que pueda incorporar las tensiones de esta diversidad, para obser-
var qué es lo que sucede en el encuentro, en ese didlogo en la diversidad.

Para ello quiero proponerles un recorrido sonoro a través de cémo fue-
ron escuchadas las musicas del Brasil, sobre todo centrindome en la ciudad
de Buenos Aires, a lo largo de pricticamente un siglo. De lo que se trata es
de imaginar o configurar una gramdtica de lectura como se dirfa desde la
semidtica, o que mejor podriamos llamar una gramdtica de escucha.

146



¢Cudles son las claves de la escucha de las musicas del Brasil en Buenos
Aires? Claves que, por supuesto, en ese acto de la escucha se constituyen a
su vez en las condiciones de produccién de las pricticas artisticas actuales.

Para realizar este recorrido voy a echar mano de dos ideas alforja que
nos puedan acompanar en el itinerario, y que pueden ser pensadas como
una sola: la ambivalencia de y en lo popular.

La historia de la transculturacién en Argentina de las musicas y artes
afrobrasilefas, como en toda crénica de lo popular, es también la historia
de sus ambivalencias y posiciones de controversia estratégica, como dirfa
el tedrico jamaiquino, académico en Gran Bretana, Stuart Hall (2014).

La recepcién de lo popular estuvo y sigue marcada por los modos di-
versos de circulacién de la cultura popular —algo que estuvieron comen-
tando Pia y Bernardo—, a través de diferentes maneras. Algunas ya han
sido estudiadas y estdn documentadas, como las trayectorias de los y las
trabajadoras culturales tanto a través del mundo del arte como de la indus-
tria cultural con sus 16gicas propias, pero también a pesar de esas 16gicas.

Quiero destacar también que tanto la histdrica produccién artistico-
cultural en Brasil como su recepcién en Argentina estuvieron marcadas
por las condiciones de racismo estructural de ambos paises, con sus modos
diferenciados de tramitar la diferencia nacional y racial. Y a partir de esto
podriamos profundizar en varias vias de exploracién, aunque aqui voy a
concentrarme en la musica.

Veamos algunos antecedentes de este recorrido de escucha de las ma-
sicas de Brasil en la Argentina que fueron trabajados por la bibliografia.
Por ejemplo, el caso de la gira de Pixinguinha y los Oito Batutas en nuestro
pais en los aflos 1922 y 1923, con respecto a la cual el investigador Luis
Hering Coelho (2013) propuso que el modo en que se construyd la re-
presentacién de este grupo de masicos en la Argentina, tomé un cariz de
otredad contrastiva, a través de un andlisis y pesquisa en los articulos de los
diarios y las repercusiones que tuvieron los conciertos. Cuenta una cosa
muy llamativa, que es que en un primer momento el grupo Oito Batutas
aparecfa con una indumentaria mds asociada a la tipicidad brasilefia, y que
luego fue mutando, tanto en la vestimenta como en la performance, a un
estilo mds asociado al de las jazzbands.

Otro antecedente es el que trabaj6 Florencia Garramufo (2007) sobre
la relacién entre el tango y el samba. Lo que ella dice no es muy diferente a
lo que plantea Hering; propone que la representacién que se construye en

147 |



nuestro pais, aunque en realidad sefiala que es algo mutuo, se constituy6
sobre la idea de modernidad primitiva. Observemos, por ejemplo, la visita
de Carmen Miranda, quien junto a su hermana Aurora Miranda hicieron
giras en la Argentina en los anos 1936 y 1937; Aurora principalmente
interpretaba cancién romdntica y Carmen Miranda musica del carnaval.
Es muy interesante el afiche de la famosa pelicula “Down Argentine Way”:
en la versién para el publico argentino Carmen Miranda aparece con una
bandera argentina en su turbante.

. INp T Loy
i7 www tadecolnecion sk

Pero también se producian otro tipo de influencias musicales, otro
tipo de trayectorias y otro tipo de escuchas, como por ejemplo cuando
ingresan en las peliculas del primer cine argentino de los afios treinta, las
marchinhas'y baiones identificados como musicas brasilenas. También en
el afio 1936 nos visité Olga Prager, guitarrista de formacién académica,
que habia sido nombrada “representante oficial del folklore brasileno” por
parte del gobierno de Getulio Vargas. Segtin una nota periodistica de la

| 148



época interpretaba repertorio de “raices indigenas, negras y criollas”. En-
tonces esta escucha se podia constituir en la Argentina identificando a las
musicas brasilenas como populares y modernas asociadas al mundo del
jazz y la industria cultural; pero a su vez, y por otro lado, como “folkl4-
ricas”, palabra que coloco entre comillas ya que es un término en disputa
—como sabemos, en la Argentina el término folklore tiene una carga bien
distinta al resto de América Latina—.

Otro caso paradigmidtico es el del guitarrista afroargentino Oscar
Alemadn, que crecié en Brasil siendo huérfano, y se formé con el brasileno
Gastén Bueno Lobo, con quien viajé a Europa en 1929 (Pujol, 2015).
Luego Oscar ingres6 a la orquesta de Josephine Baker, con el nazismo
regres6 a la Argentina y trajo consigo no solamente el jazz sino también
repertorio brasilefo, interpretando canciones populares del repertorio de
moda en Brasil. Pero, a su vez, podemos pensar que esta figura de Oscar
Alemén podria haber tenido otras posibilidades de escucha: en las manos
y voz de Oscar la musica del Brasil podia ser popular, moderna y folklé6ri-
ca a la vez, como en su versién de Nega do cabelo duro, de Nasser.

El caso de Vinicius de Moraes es otro ejemplo interesantisimo. Llega
a la Argentina a fines de la década del sesenta, ese momento de la moder-
nidad cultural en Buenos Aires, lo que luego fue parodiado por el grupo
humoristico musical Les Luthiers a través del tema llamado Bossa Nostra
de 1973. Todo esto fue con posterioridad a un primer encuentro de la
Bossa Nova y la musica de vanguardia y moderna a fines de la década del
cincuenta, en el boliche 676 de Astor Piazzolla, en donde ya habian toca-
do Jodo Gilberto y Elza Soares.

La escucha a Vinicius de Moraes podria ser identificada como mo-
derna y a su vez folklérica —es decir, como popular/tradicional/miisica de
raiz, algunos de los sentidos posibles de la idea de folklore construida en la
Argentina—, y también muy popular en el sentido de masiva, ya que los
musicos del Brasil aparecian en los programas de televisién en el horario
central. Pero también tuvo una importancia muy grande para toda una ge-
neracién de la intelectualidad portefia. Ese repertorio traia los afrosambas,
que eran muy dificiles de decodificar para el publico local. Al respecto, en
el libro “Nuestro Vinicius” de Liana Wenner publicado en la Argentina
(2010), se cuenta que la practica religiosa y otras costumbres de Vinicius
provocaban extrafieza. Pero por otro lado ya hacia bastante tiempo que
el Canto de Ossanha 'y el Canto a Xangd estaban girando en Buenos Aires.

149 |



Otro ejemplo: en el afo 1976 se presentd el especticulo de ballet Ma-
ria, Maria del Grupo Corpo, con coreografia del argentino Oscar Araiz y
musica de Milton Nascimento. En la revista de cultura de la embajada del
Brasil el espectdculo fue resefiado en la seccién de folklore.

Para terminar, veamos un ejemplo que nos permite entender también
cémo la musica de Brasil fue y sigue siendo musica popular y de masas,
como el LP Disco Samba del grupo Two Man Sound de 1978. Fue un dis-
co muy conocido en la época en que estaba de moda la musica disco, y fue
top en todos los charts discogréficos, a tal punto que se incorporé de modo
transclasista en las festividades sociales, para musicalizar el momento de
climax en casamientos y fiestas de cumpleafios de quince que fue dado en
llamarse como “carnaval carioca”. El punto es que el grupo musical no eran
ni dos hombres ni tampoco brasilefios sino un trio de belgas, cuyo disco
fue clave para construir el imaginario de lo que era la musica del Brasil en
esa época para Buenos Aires y la Argentina. Mds recientemente, sobre esta
forma de representar a la musica del Brasil asistimos a una famosa parodia
del humorista Diego Capusotto con su personaje Pepeu Palala.

De los afios ochenta podemos traer dos ejemplos mds, el concierto de
Gilberto Gil con Charly Garcia en 1982, una escucha popular y a la vez
vanguardista y politica; y el de Milton Nascimento con Mercedes Sosa de
1984, una escucha popular, folklérica, masiva y politica.

En este pequefio recorrido que hemos hecho sobre las musicas del
Brasil en Buenos Aires, podemos decir que fueron escuchadas como mu-
sicas otras, musicas exéticas, primitivas, populares, de masas, “folkléricas”
entre comillas, modernas, vanguardistas, politicas, y hasta “ajenas pero no
tanto”, como dijo Carla Grosso en la mesa de Danza en estas Jornadas.
Las preguntas que yo quiero dejar para seguir compartiendo tienen que
ver con cémo trabajar las tensiones y las confluencias que se producen
entre algo que puede ser a la vez exético y de masas y vanguardista, con
todas esas variantes que estuvimos recorriendo; ¥, a su vez, qué caminos
artisticos y/o de investigacién podrian abrirse imaginando, pensando, y
trabajando esas tensiones, esos conflictos y confluencias.

Quizd una de las posibilidades pueda ser explorar la idea de que el
gorro puede ser blanco y rojo a la vez.

150



Referencias bibliograficas

Corti, Berenice (2023). Miisicas Negras. Cuerpos racializados y sensibilida-
des afroatldnticas en Buenos Aires. Buenos Aires: Prometeo.

Garramuno, Florencia (2007). Modernidades primitivas. Tango, samba y
nacion. Buenos Aires: FCE.

Hall, Stuart (2014). “;Qué es ‘lo negro’ en la cultura popular negra?” En
Sin garantias. Trayectorias y problemdticas en estudios culturales, 2 ed. Popa-
yan: Universidad del Cauca - Envién.

Hering Coelho, Luis Fernando (2013). Os muisicos transeuntes: de palavras
e coisas em torno de uns Batutas. Itajai: Casa Aberta Editora.

Ortiz, Fernando (1987). Contrapunteo cubano del tabaco y el aziicar. Cara-
cas: Maria H. de Salcedo / Biblioteca Ayacucho.

Prandi, Reginaldo (2001). Mitologia dos Orixds. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 2001.

Pujol, Sergio (2015). Oscar Alemdn. La guitarra embrujada. Buenos Aires:
Planeta.

Wenner, Liana (2010). Nuestro Vinicius. Vinicius de Moraes en el Rio de la
Plata. Buenos Aires: Sudamericana.

151 |



Luciérnagas

Por Carlos Bonfim

Doctor en Integracion Latinoamericana por el Progra-
ma de Posgrado en Integracion Latinoamericana de la
Universidad de Sido Paulo (PROLAM/USP). Realizé
estancia posdoctoral en el Centro de Estudios Superiores
de México y Centroamérica (CESMECA). Licenciado
en Letras por la Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias
Humanas/USP y mdster en Estudios Culturales por la
Universidad Andina Simén Bolivar (Ecuador). Actualmente es profesor del
Instituto de Humanidades, Artes y Ciencias Prof. Milton Santos, de la Uni-
versidad Federal de Bahia, y coordina el proyecto de investigacion y extension
Rede ao Redor (wwuw.redeaoredor.com.br). ORCID: hitps://orcid.org/0000-
0002-0073-3875 Correo electrénico: carlos.bonfim @ufba.br

Muchisimas gracias. Es un gusto enorme estar aqui con ustedes. Es un
honor y una responsabilidad hablar después de estas intervenciones y des-
pués de dos dias tan intensos de actividades. Estuve tratando de acom-
panar un poco las sesiones del viernes y el sabado de estas jornadas, y fui
tratando de pensar de qué manera podia compartir y dialogar con lo que
se ha discutido aqui. Vamos a ver muchos puntos de confluencia con lo
que hemos escuchado en las intervenciones anteriores.

Empiezo aclardndoles a ustedes que mi intervencién estd bastante
afectada por este pais (por Brasil) que nos duele en este momento. En-
tonces, ademds de hacer un esfuerzo por dialogar con lo que se ha vivido
en estos dias de Jornadas, espero que mi intervencién logre presentar
algunos aportes posibles —ya dirdn ustedes—, de cosas sobre las que es-
toy tratando de escribir. Este es un trabajo que estd en proceso. Quisiera

152


http://www.redeaoredor.com.br
https://orcid.org/0000-0002-0073-3875
https://orcid.org/0000-0002-0073-3875

escucharles también a ver cémo suena, si tiene sentido pensar en esta
direccién.

Hablaré un poco de eso que estoy llamando ahora de Pedagogia de
luciérnagas, precisamente por el momento de mucho dolor que estamos
viendo en el pais y en varios paises de la regién. Tratar de vislumbrar po-
sibles horizontes de esperanza. Pensar un poco la pregunta que plantea
Berenice Corti sobre algunas claves posibles de escucha. Yo quisiera seguir
un poco ese hilo.

Cuando hablo de pedagogia de luciérnagas, estoy hablando también
inspirado por el trabajo de Nilma Lino Gomes, una educadora que tra-
baja con esa idea de Movimiento Negro Educador. Quiero seguir por ahi,
explorando esas pedagogias, pensando por supuesto aqui el recorte de las
culturas negras: ;qué nos traen de ensefianzas, qué cosas hemos heredado,
qué respuestas podemos rastrear en todo eso que estamos viviendo? Em-
piezo entonces esta intervencién con un poema de Oliveira Silveira que
dice lo siguiente:

Quieren que sepamos que ellos fueron sefores y nosotros fuimos
esclavos

por eso te repito

ellos fueron sefiores y nosotros fuimos esclavos

yo dije fuimos

Este es un dato importante. Porque esa insumisién, esa rebeldia, esa
insurgencia, la escucho también en la voz de otro intelectual al que sigo
con mucha intensidad: el rapero brasileno Emicida. En “Yazuke”, una de
sus contundentes composiciones, ¢l advierte: “sempre foi quebra de corren-
tes” [siempre fue romper cadenas]. Es decir, hablamos aqui de una larga
historia de insumisiones.

:De dénde viene eso, qué estd en juego? ;Cudles son nuestros espe-
jos, quiénes nos antecedieron, y qué aportes hay ahi? Uno de los posibles
aportes tiene que ver con algo que se ha mencionado también en estas
jornadas sobre la capoeira: la mandinga. Segiin Mestre Pastinha, “capoeira
es mandinga de un esclavo que anhela la libertad”. Es decir, la ginga, es un
movimiento que es danza y que es lucha, pero es también forma de hacer
politica. Entonces la ginga es ese movimiento que engafa: va, no va, avan-
za, no avanza. Ese desconcierto es fundamental. Eduardo Oliveira, Luiz

153 |



Rufino y Mestre Cobra Mansa comentan en un texto suyo: se suele decir
que el mundo gira; nosotros creemos que el mundo ginga, la vida ginga;
ginga con uno, la vida mandinga y cuando menos esperas te tira al suelo.
Esta es una de las ensefanzas fundamentales de la capoeira: si la vida te va
a tirar al suelo, mds te conviene que aprendas a caer.

Esa ginga, esa manera de enfrentarse a las opresiones, da cuenta —nos
dicen ellos—, de la posibilidad de pensar en un ser-en-ginga. ;Y cémo se
da eso? Ellos lo estdn pensando desde la cosmovisién bantu, desde la cos-
mologia bakongo, que —y aqui recupero algo que ha dicho Berenice hace
un momento sobre las ambivalencias—, propone superar las dicotomias
y los binarismos en los que nos hemos formado. Nosotras/os nos hemos
acostumbrado a hablar de esto 0 aquello, uno o lo otro. Y aqui hay una in-
vitacién a pensar en pares de opuestos complementarios, no dicotémicos.
Esto es ubicarse en un lugar fronterizo que tiene matices, ambivalencias,
paradojas pero también aperturas posibles. Luiz Antonio Simas y Luiz
Rufino, que trabajan con la nocién de Ext y una pedagogia de las encru-
cijadas, nos dicen que hablar de fronteras y de encrucijadas es pensar las
fronteras como método; es pensar las encrucijadas en sus multiples senti-
dos como un espacio-tiempo de posibilidades. “Exti maté ayer un péjaro
con una piedra que tiré hoy”, dice un aforismo yoruba. Y esto es algo que
te desconcierta... Porque si mi lectura de mundo se ha formado en base
a una progresién cronoldgica lineal ;cémo manejo esa temporalidad otra?
Quizds probando hacerlo desde una temporalidad en espiral, dird Leda
Maria Martins (2021):

Un tiempo ontoldgicamente experimentado como movimientos con-
tiguos y simultdneos de retroaccién, prospeccién y reversibilidades, ex-
pansién y contencidn, contraccién y relajacidn, sincronia de instancias
compuestas de presente, pasado y futuro.?

2 Setrata de una concepcién de tiempo estrechamente vinculada a la ancestralidad -esa
“poderosa gnosis”, ese “principio mater relacional” segun el cual “todo esta establecido en
relaciones interdependientes y mutuamente constitutivas”. De este modo,“la ancestralidad
incluye, como madeja, en el mismo circuito fenomenoldgico, a las deidades, la naturaleza
cosmica, la fauna, la flora, los elementos fisicos, los muertos, los vivos y aquellos que aun
no han nacido, concebidos como los anhelos de una complementariedad necesaria, en un
proceso continuo de transformacidn y devenir (Martins, 2021, p. 138).

| 154



De ahi que Erika Malunguinho, trans artivista, des-educadora y la pri-
mera diputada trans elegida en Sao Paulo,’ afirme que las historias tienen
muchos lados: cuando hablamos de tiempo no estamos necesariamente ha-
blando de Cronos, no estamos hablando del dios griego. A lo mejor estamos
hablando de Iroko, estamos hablando del dios Tempo, del orixd Tempo.

Y aqui nos da algunas pistas para entender algunas cosas, como lo que
conté hace un momento del trabajo que vienen haciendo Luiz Antonio
Simas y Luiz Rufino con sus pedagogias de las encrucijadas. Es decir, Exa
haciendo de las suyas. La referencia que hizo hace un momento Berenice
sobre el sombrero de dos colores tiene mucho que ver con esto: las triqui-
fiuelas, las travesuras de Exti; como nos desconcierta con una légica que
nos pone en otro lugar para pensarnos.

Ahora bien, ;a qué viene todo esto? Hasta aqui he hablado de insumi-
siones, de ginga, de encrucijadas, del tiempo. Resulta que hablo de sabe-
res de un antes-ahora, hablo de tecnologias ancestrales, de un legado que
ha permitido que grupos humanos subalternizados lograran resistir a las
necropoliticas. Y que, en la lectura que propongo aqui, siguen nutriendo
nuestras luchas. “Nuestros pasos vienen de lejos”, dirfa Jurema Werneck.

Vienen de lejos tdcticas sutiles de resistencia. Esto es lo que nos
cuenta Lélia Gonzdlez al hablar, por ejemplo, de la Mae Preta, la “madre
negra’. Cuando la esposa del terrateniente, del senor de la Casa Grande,
del esclavizador, tenfa un bebé, ella paria, pero no era la mam4, no ejer-
cia la maternidad; quien lo hacia era la Mie Preta. Esta le daba de lactar,
pero también le cantaba canciones de cuna. Y en este proceso, dice Lélia,
también le iba transmitiendo valores y cosmovisiones. Entonces, cuando
la Casa Grande se dé cuenta, el veneno ya estd inyectado, es decir, ya se
ha dado la rasteira (zancadilla) en el opresor. Esas maneras de aprender a
enfrentarse con las opresiones tienen algo que ver con lo que la pensadora
dominicana Celsa Albert llamé “cimarronaje doméstico”™: esas pequenas

3 Erika Malunguinho ha creado en el centro de la ciudad de Sao Paulo, un espacio, un
quilombo urbano: Aparelha Luzia, que es espacio de encuentro, de acogida desde donde
construir otros mundos posibles. Aparelha Luiza es un nombre que trae un doble home-
naje: aparelho, asi en masculino, era como se llamaban los lugares en los que se reunian
quienes resistian a la dictadura entre los afios 1960 y 1970. Erika lo usa en femenino por
obvias razones. Y Luiza fue el nombre con el que se bautizé un hallazgo arqueolégico: el
fésil de una mujer que formaria parte de los primeros habitantes del continente.

155 |



trampas, travesuras, subversiones, pequefos golpes en el cotidiano, en lo
micro, las micropoliticas, digamos asi.

En este mismo sentido va el trabajo del historiador Jodo José Reis,
que trae aportes fundamentales para entender que donde hubo esclavitud,
hubo resistencia. Pese a todas las opresiones que han vivido esos pueblos
esclavizados, hay ahi muchos elementos que nos hacen comprobar que s,
de hecho, siempre se ha tratado de romper cadenas. Infaltable por supues-
to hablar de Beatriz Nascimento y de Abdias Nascimento, que se dedi-
caron a estudiar los quilombos y a elaborar una nocién ampliada de esos
espacios que van mucho mds alld de un refugio para personas esclavizadas:
eran/son territorios donde se practicaban otros modelos de sociedad. De
ahf la nocién de quilombismo. En la definicién de Abdias Nascimento
(2023), el quilombismo viene a ser una “idea-fuerza”, un “movimiento
amplio y permanente [que] constitufa la exigencia vital de los africanos
esclavizados, en el esfuerzo por rescatar su libertad y dignidad a través de
la fuga del cautiverio y de la organizacién de una sociedad libre.” Entonces
mientras los sefiores crefan que la gente nada mds bailaba y tocaba sam-
ba, chorinho, capoeira, habia mucho mds que esto: habia esfuerzos por
construir otros mundos posibles ante las opresiones. Y por destacar la ac-
tualidad de esa “idea-fuerza”, vale la pena mencionar el trabajo que viene
haciendo Tatiana Nascimento, que parte de la teoria gueer, pero en una
diccién abrasilerada decide rebautizarla como “cuir” y da un paso mds:
empieza a trabajar desde la nocién del cuirlombismo y todo lo que hay de
fecundo en esa nocién.

En fin, les comentaba que queria hablar de las pedagogias de luciér-
nagas. Se trata de un esfuerzo por caracterizar gestos, pricticas que —nu-
tridas por aquella larga historia de insumisiones que mencioné hace un
momento— se configuran como ofensivas culturales emancipatorias, més
que como reactivas resistencias.

Eso tiene que ver también con lo que Majid Rahnema y Jean Ro-
bert (2011) llamaron de “potencia de los pobres”, James Scott (1985) de
“armas del débil” y Radl Zibechi (2018) de “desbordes desde abajo”. Y
destaco atin el aporte de Josefina Ludmer. En su estudio sobre la obra de
la poeta mexicana Sor Juana Inés de la Cruz hablé de las tretas del débil.
Es decir, ;qué hace el débil en situaciones de marginacién, de opresion, de
subalternizacién? Ante la interdiccién de rendirle culto a sus ancestrales
y a sus deidades, de realizar sus rituales sagrados, toman, por ejemplo, la

| 156



imagen de una deidad cristiana y le rezan a un orixd —un gesto que nos
informa de las ticticas de los subalternizados y que trasciende el sincre-
tismo religioso—. A ésto Michel de Certeau (1988) ha llamado ticticas:
pequefios gestos dentro del campo del enemigo, gestos del débil dentro
del orden que establece el poder, pequefias operaciones polimérficas que
nos dan cuenta de hallazgos alegres, poéticos, y bélicos también.

Asi llegamos a esta imagen, que es una imagen cldsica, presente en
buena parte de los manuales didécticos con los que estudiamos en Brasil.
Se trata de “Mercado de esclavos”, obra del alemdn Johann Moritz Rugen-
das, que documentd con sus pinturas, dibujos y grabados aspectos de la
vida en Brasil y en otros paises del continente:

Hay mucho que decir sobre imdgenes como estas, pero me detengo
nada mds en un aspecto: ante la mirada del esclavizador hay un pequefio
detalle que estd al costado izquierdo de la imagen. Hay alguien alli es-
cribiendo o dibujando en una pared. ;Qué se dice/dibuja/comunica alli?
Es interesante observar la cantidad de miradas que confluyen hacia esa
pared. ;Qué puede hacer el débil en un espacio controlado por el otro? Lo
mismo sucede con las trenzas y los peinados cuyas formas —aparte de ser

157 |



un importante elemento identitario— terminan siendo también vectores
de mensajes sutiles, mensajes que ayudan a sostener luchas, a transmitir
informaciones diversas, a tejer resistencias sin confrontacién fisica. ;Qué
se estd comunicando en esas trenzas? ;Cudles son los caminos, las rutas
posibles de fuga, qué mensajes hay en esos peinados?

Del mismo modo, lo que se escucha durante los desfiles de las escue-
las de samba de Rio de Janeiro, por ejemplo, es precisamente... samba.
Pero una escucha informada sabrd reconocer también células ritmicas de
toques del candomblé. Ante la interdiccién de tocar y de cantar a mis
orixds, mi cuerpo baila y canta y resiste alegremente ante la mirada del
opresor —que ni siquiera se da cuenta de que aqui estoy tocando para el
orixd Oxossi, por ejemplo—.

Estamos hablando por lo tanto de una serie de pedagogias que se dan
en diferentes frentes y de diferentes formas. Pensemos, por ejemplo, en un
musico como Chico César. El ptblico que lo escucha en Brasil disfruta, se
emociona, y a lo mejor no se da cuenta de que estd escuchando también
canciones en las que intervienen musicos del Congo y del Camerin —y
con ellos, timbres, melodias, mezclas que son invitacién a una escucha
atenta—. Y aparte los muchos guifios musicales de origen africano en
diversas de las composiciones de Chico César, estd también otro dato:
cuando el publico se emociona durante un recital cantando un tema como
A primeira vista, que trae versos como “...quando nio tinha nada eu quis,
quando tudo era auséncia esperei...” a lo mejor no advierte que como si
nada se introduce el verso: “...quando vi Salif Keita dancei...”. Quizés sean
pocas las personas que se fijan en esa discreta referencia a un destacado
cantautor de Mali. Esto queda ahi flotando. En algiin momento va a caer
en algun lado, y resulta que eso puede empezar a circular y terminar en
manos de un chico de la periferia.

Como Criolo, por ejemplo, rapero que en una de sus canciones prac-
tica contrabandos similares. La letra de “Mari6”, composicién incluida en
su disco NG na orelha, trae en la introduccidon un canto al orixd Ogum y
termina diciendo “Atitudes de amor devemos samplear | Mulatu Astatke e
Fela Kuti escutar”. Estamos hablando de un chico de la periferia de Sao
Paulo que pone a circular en la sensibilidad de su puablico de Brasil, tam-
bién de periferia, los nombres de un musico de Etiopia y otro de Nigeria.
Ya “Sucrilhos”, tema también incluido en el mismo disco, trae menciones
a referentes del arte consagrado, como por ejemplo Di Cavalcanti, Helio

| 158



Oiticica y Frida Kahlo que tienen, segin la letra, el mismo valor que la se-
fiora que trabaja con yuyos en el barrio. Entiendo que es posible reconocer
aqui gestos que tienen un cardcter pedagégico. Es decir, al hacer circular
nombres, referentes artisticos, informaciones diversas, promueven “/ezra-
mentos”, término que en portugués se refiere a modos de ensefar-aprender
desde pricticas artisticas y en espacios no formales de educacién. Son, en
fin, tretas, artimanas, gingas a las que recurren esos artistas de modo simi-
lar a las tdcticas que mencioné hace un momento.

En este mismo sentido, cuando el prestigioso desfile de moda Sao
Paulo Fashion Week invité a Emicida y a su hermano Fiéti a presentar
la coleccién de ropas de Laboratorio Fantasma, la marca creada por ellos,
deciden llevar a la pasarela cuerpos que no eran los que habitualmente se
vefan en esos espacios: cuerpos gordos, negros, trans, por ejemplo. Asi,
luego de presentar una estética que desconcerté a mucha gente, terminan
el desfile con lo que considero evidencia de una tdctica: hacia el final de
“Yazuke”, tema compuesto expresamente para ese desfile, Emicida, Fi6ti
y las/os modelos ocuparon la pasarela y, como quien desvela la maniobra
sagaz, canto-celebran: “hice con la pasarela lo que ellos hicieron con la cdr-
cel y con la favela, la llené de negros”. Y al igual que las pasarelas, también
las universidades, los escenarios, las librerias, los cines se van llenando de a
poco de cuerpos-vidas que hasta hace muy poco parecian no existir —no
al menos para la historiografia oficial—.

Se trata de una generacién de artistas diaspdricas/os profundamente
vinculada a su ancestralidad y al mismo tiempo altamente conectada con
los muchos y tantos saberes que transitan fisica o virtualmente por el mun-
do. Y que a su manera suscriben lo que cantaba Gilberto Gil a inicios de
los afios noventa en su disco Parabélicamard. La cancién que le da titulo al
dlbum trae versos como estos: “antes el mundo era pequefo porque la tierra
era grande/ hoy el mundo es muy grande porque la tierra es pequefia/ del
tamano de una antena parabdlicamard”, versos que no solo subrayan la ver-
tiginosa intensificacién de contactos interculturales en las tltimas décadas,
sino que constituyen fecundos aportes para pensar las pricticas artisticas en
estas latitudes y su relacién con las ambivalencias y las complejidades de la
globalizacién. El arte de la portada del disco sintetiza la metdfora central

4 Con lo cual podriamos pensar también en una ‘globalizacién de las bases”,como pro-
pone Arjun Appadurai (2007).

159 |


https://www.youtube.com/watch?v=mvgwJf3rpjU

de ese trabajo: una antena parabdlica construida con un canasto de mim-
bre. Mezcladas, la antena parabdlica y el canto de la capoeira (“camard’),
generan tensiones, ambivalencias, dualidades complementarias. De eso es-
tamos hechas/os, de esas tensiones; somos simultineamente esto y aquello,
somos ancestralidades y somos afrofuturismos también.

Y este mundo que —seguimos con la metdfora de Gil— se ha en-
sanchado, posibilita encuentros diversos, colaboraciones como las que se
dieron en el proyecto Versos que atravessam o Atlintico, creado por el rapero,
activista cultural y educador Vinicius Terra. El proyecto teje, desde lo que
se conoce como Rap Lusé6fono, conexiones entre artistas de Brasil, Portugal
y paises africanos lusohablantes como Angola, Cabo Verde, Mozambique y
otros. En la combinacién de ritmos, instrumentos, voces e idiomas loca-
les, amplifican denuncias que incluyen lo que enfrentan, por ejemplo, las
“Zungueiras de Angola, mutiladas na Guiné / Maes de Acari, Candeldria,
Praca da Sé...”, como se escucha en el tema “Vidas em Portugués”, que
forma parte del premiado dlbum Elxs 72 sabem a minha lingua, lanzado en
2019. Pero mis alld de las denuncias, habrd que destacar especialmen-
te la celebracién contracolonial evidenciada en lo que hicieron pueblos
originarios de los paises africanos y brasilefios con la lengua portuguesa:
ampliar, enriquecer, pero sobre todo apropiarse e intervenir creativa-
mente en el idioma del colonizador. Con la repercusién que tuvo ese
disco, el Museu da Lingua Portuguesa, en Sao Paulo, le encargé a Vinicius
Terra la composicién de un tema que pasaria a integrar el acervo de ese
museo. Surgié asi “Meu Bairro, Minha [ingua®, composicién que cuen-
ta con la participacién de Elza Soares, Linn da Quebrada, Sara Correia,
Dino D’Santiago, Lavoisier, ademds del propio Vinicius Terra. Ademds de
la serie de recitales realizados en diferentes ciudades y paises, “Meu bairro,
minha lingua” incluye también una serie documental de ocho episodios
que presentan algunos de los muchos intercambios entre las periferias lu-
sohablantes.

Para caracterizar vigorosos intercambios contemporaneos como éstos
entre Brasil y el continente africano, la antropéloga Goli Gerreiro (2010)
formulé la nocién de “tercera didspora”, que ella caracteriza fundamental-
mente como un

desplazamiento de signos —textos, sonidos, imdgenes— provocado
g g
por el circuito de comunicacién de la didspora negra. Potencializado

[ 160


https://www.youtube.com/watch?v=Q7GZiSu9aQM
https://www.youtube.com/watch?v=AA6ZXd09MMQ
https://www.youtube.com/watch?v=I4ABOz21TgE

por la globalizacién electrénica y por la web, pone en conexién digital
los repertorios culturales de ciudades atldnticas — iconos, modos, musi-
cas, peliculas, cabellos, gestos, libros.

Esos movimientos, esos trdnsitos por territorios, temporalidades y
saberes diversos eran/son una constante entre los pueblos de la didspora
africana. Y nos permiten conocer versiones otras de las historias que nos
contamos, como hace, por ejemplo, el pensador contempordneo Muniz
Sodré con su Pensar Nagd, en donde registra cémo lo que llamamos filo-
soffa griega ha bebido mucho de las fuentes del norte de Africa. Y en ese
mismo movimiento se advierte una efectiva pluralizacién de las categorias
desde las cuales nos pensamos. De ahi que se multipliquen a cada afo
cursos, encuentros, publicaciones en las que se diseminan epistemologias
otras, a ejemplo de lo que sucede en encuentros como Yorubantu, que
aborda las confluencias entre epistemologias bantu, yorub4 y los saberes
de la didspora; o espacios de formacién como los generados por la Rede
Africanidades, creada en Salvador, Bahia, por Eduardo Oliveira y que
ofrece cursos de Filosofia Africana y Afrodescendiente. O aun el trabajo
educativo que realiza el poeta y educador Allan da Rosa desde un abordaje
al que bautizé como pedagoginga. Estamos por lo tanto ante movimientos,
ante précticas que pueden leerse también desde la nocién de Sankofa.’ La
imagen mds conocida de Sanfoka simboliza a un pdjaro que mira hacia
atrds, gesto que, en la cosmovisién akan, signiﬁca algo como mantenerse
en contacto con la ancestralidad para poder seguir adelante. Tiempo en
espiral. Y en esos flujos, resulta que capitulos que faltaban en la historia de
un pais como Brasil se estdn escribiendo a muchas manos/sensibilidades.

Ahora bien, he estado hablando aqui de una serie de luciérnagas, y to-
carfa entonces aclarar un poquito a qué estoy llamando luciérnagas. Tomo
como referencia lo que comenta el critico y estudioso del arte Georges
Didi-Huberman sobre esperanzares, sobre horizontes utdpicos posibles.
Partiendo de una crénica escrita por Pier Paolo Pasolini en los anos seten-
ta, en la que éste reflexiona sobre las trigicas consecuencias del fascismo en
Italia, Didi-Huberman explora la metdfora de las luciérnagas para sefialar

5 Sankofa, elemento actualmente bastante popular en Brasil,viene a ser un adinkra, que
para el pueblo akan, del Africa Occidental, es un conjunto de simbolos ideograficos que
dan forma a su cosmovision.

161 |


https://www.instagram.com/yorubantu/
https://redeafricanidades.wordpress.com/cursos-de-filosofia-africana/
https://redeafricanidades.wordpress.com/cursos-de-filosofia-africana/

que ante la oscuridad, ante la incerteza que se vivia en aquellos tiempos,
las artes terminaban siendo pequenas luces que, pese a su intermitencia y
aparente fragilidad, devienen potencia. Pequenas, sutiles luces que parpa-
deando aqui y alld y sugieren que las insurgencias pueden organizarse de
muchos modos.

Esto es al menos lo que hemos estado acompafando a partir de una
cartografia que realizamos desde el 2016 en Salvador, Bahia, sobre inicia-
tivas en artes y comunicacién en las periferias de la ciudad (www.redeaore-
dor.com.br). Como he buscado sefalar a lo largo de esta exposicidn, estos
tltimos afnos hemos incorporado también iniciativas similares en otras
regiones del pais. Ante las trdgicas estadisticas de asesinatos de jévenes de
barrios periféricos®, ante pruebas cotidianas del racismo estructural’, bus-
camos difundir contranarrativas, buscamos sefialar mds que resistencias,
que siguen siendo necesarias y fundamentales, evidentemente; pero mds
alld de cardcter reactivo de las resistencias, identificamos, como dije hace
un momento, lo que hemos estado llamando ofensivas culturales emanci-
patorias —insurgencias diversas que junto a la indignacién y la denuncia
ensayan otros modos, otros mundos—. Y lo vienen haciendo de modo
contundente desde la estética, por ejemplo. Entonces si durante buena
parte de mi vida he escuchado que mi pelo es malo, que soy jezdn, pues en-
tonces voy a evidenciar este pelo o estos labios pintdndolos con colores lla-
mativos, por ejemplo. Si una plataforma como Netflix sigue omitiendo la
vigorosa produccién audiovisual afrobrasilefa, pues entonces hemos crea-
do Afroflix,* o Ubuplay, por ejemplo. Si desde el estado no se contempla la
creacién de espacios para las artes, pues se organizan encuentros poéticos y
musicales en bares, en plazas, escalinatas, colectivos. Esos terminan siendo
espacios donde se afianzan lazos comunitarios, se diseminan informacio-
nes y saberes. Y resulta que esa misma juventud llega a las universidades

6  Tal como se senala en el Atlas da Violéncia, un informe anual producido por el Férum
Brasileiro de Seguranga Publica y el Instituto de Pesquisa Econdmica Aplicada (Ipea), entre
2012 y 2022 Brasil superd las 320 mil muertes violentas de jovenes — de las cuales tres
cuartas partes corresponden a jovenes negros de barrios periféricos. (Cerqueira; Bueno,
2024).

7  En los términos propuestos por Silvio Almeida, el racismo estructural da cuenta de
cdmo estan organizadas politica, econémica y socialmente nuestras sociedades.

8 Aunque la plataforma Afroflix ya no esta disponible, constituy6 un aporte fundamental
durante los cinco anos que estuvo al aire. Yasmin Thayna, su idealizadora, sigue desarro-
Lllando proyectos afines.

162


https://www.geledes.org.br/lacracao-empoderamento-e-luta-conheca-geracao-tombamento/
https://www.geledes.org.br/lacracao-empoderamento-e-luta-conheca-geracao-tombamento/
https://pop.proddigital.com.br/servicos/afroflix
https://www.ubuplay.com/

publicas y no solo demanda urgentes transformaciones, sino que aporta al
necesario relevo tedrico, metodoldgico y temdtico.

Es decir, estamos hablando de la emergencia en la escena publica de
una serie de luciérnagas que ponen en jaque muchas de las categorfas que
hemos utilizado histéricamente para pensar las artes en esos territorios pe-
riféricos. Se trata de una invitacién a pensar en los sentidos del arte en
contextos como los nuestros. Escuchemos en este sentido a la escritora y
educadora Conceigao Evaristo, que advierte: “nuestra escrevivencia no pue-
de ser leida como historias, como canciones de cuna para los de la casa
grande, sino para molestarlos en sus suefios injustos”. De este modo, sia lo
largo de nuestra historia se han omitido muchos capitulos y muchos refe-
rentes, si desde el estado se trama ese genocidio cotidiano, quienes habitan
esos territorios violentados se organizan desde tecnologias heredadas de esa
larga temporalidad que mencioné hace un momento para afianzar comu-
nidades, para generar vida. Asi, si en mi barrio no tengo un centro cultural,
tengo un boliche en la esquina, un bar, o ahi en la plaza hay un lugar don-
de podemos estar juntas/os y compartir nuestras artes desde las estéticas
que nosotras/os consideramos que son las necesarias para estos contextos.
Hablo aqui, en términos de Milton Santos, de otra globalizacién, de una
verdadera revancha de la periferia que es tremendamente esperanzadora.
Ante estos casos hablamos de un mundo como posibilidad. Y este mun-
do, dice Milton Santos, solo podrd construirse por parte de los actores de
abajo: las poblaciones pobres, los paises pobres, los continentes pobres. Y
también aqui habrd que revisar los modos como se suele abordar précticas
artisticas como las discutidas en este trabajo. Tal como sefala Rauil Zibechi,
hoy mds que hablar de movimientos sociales cabria pensar en la posibilidad
de hablar de sociedades en movimiento, que es lo que estamos viendo en
estos dias en diversas latitudes y también en estas Jornadas del GEMAA.

En sintesis, hay mucho sucediendo bajo radar. Junto a las distopias
cotidianas (que terminan siendo combustible para nuestra digna rabia),
estdn esos pequefos, discretos gestos luminosos que nos permiten espe-
ranzar, que nos ayudan a seguir, a sostener las batallas; gestos que hablan
de la potencia de lo que se estd tejiendo en particular desde las artes hoy
en los abajos. Eso fue lo que nos ensenaron quienes nos antecedieron en
estas luchas.

Muchisimas gracias a todos y todas.

163 |



Bibliografia

Appadurai, A. (2007). El rechazo de las minorias. Ensayo sobre la geografia
de la furia. (A. E. Alvarez y A. Maira, trad.). Barcelona: Tusquets.
Cerqueira, Daniel; Bueno, Samira. (2024) Atlas da violéncia. Brasilia: Ipea/
FBSP. Recuperado de: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes
De Certeau, Michel (1998). A invencio do cotidiano. Artes de fazer. 32.
ed. (trad. Ephraim Ferreira Alves) Petrépolis: Vozes.

Didi-Huberman, Georges (2011). Sobrevivéncia dos vaga-lumes (tradugao
de Vera Casa Nova e Mdrcia Arbex). Belo Horizonte: Editora UFMG.
Guerreiro, Goli, (2010). Zerceira didspora — culturas negras no mundo
atldntico. Salvador: Corrupio.

Nascimento, A. (2023). Quilombismo. Un concepto emergente del proceso
historico-cultural de la poblacién afrobrasilena (C. Bonfim, trad.). Limi-
naR. Estudios sociales y humanisticos, 23(2), 22-48.

Rahnema, Majid; Robert, Jean (2008). La potencia de los pobres (trad. Car-
men Diaz-Aranda & Javier Calderén). Chiapas: CIDECI/UNITIERRA.
Santos, Milton (1992). Técnica, Espaco, Tempo: Globalizacio e Meio
Técnico-Cientifico e Informacional. Sao Paulo: Hucitec.

Santos, Milton (2005). “O retorno do territério”. En: OSAL: Observa-
torio Social de América Latina. Ano 6 no. 16 (jun. 2005). Buenos Aires:
CLACSO. Recuperado de: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/
osal/osal16/D16Santos.pdf.

Scott, James C (1985). Weapons of the weak: Everyday Forms of Peasant
Resistance. London: Yale University Press.

| 164


http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf

Cierre de las Jornadas GEMAA

Fabiana Cozza

Es cantante y periodista, profesion que ejercié duran-
te ocho anos. Se gradud en Comunicacion Social en la
Pontificia Universidade Catdlica de San Pablo, donde
luego realizé su Maestria en Fonoaudiologia (2019).
Actualmente es doctoranda en el Instituto de Artes de
Unicamp con una investigacion que relaciona la voz y
el tambor en el trabajo técnico con cantantes, a partir
de la cual creé el seminario Voz-Tambor, Escucha e imaginacion. Estudié
cuatro anos de canto popular, teoria musical y prdctica de conjunto en la Uni-
versidad Libre de Miisica Tom Jobim (actual Emesp), y se formd en danzas
brasilenas y danza contempordnea con diversos maestros y coredgrafos naciona-
les e internacionales. Como cantante y actriz, trabajé en diversos espectdculos
musicales; y ha llevado la miisica brasilena a miltiples festivales internacio-
nales. Cozza completd 27 anos de carrera celebrando 9 dlbumes, tres DVD,
el libro de poemas Album Duplo (editado por Pedra, Papel, Tesoura), dos
titulos del Premio Brasileno de Muisica (Mejor Cantante de Samba en 2013;
Mejor Album en Lengua Extranjera por Ay, amor! en 2018), su mis reciente
CD Urucungo en homenaje a Nei Lopes, y los sencillos Oloie de Ogum, del
gran compositor bahiano Roque Ferreira en colaboracién con Marcos Ramos,
y Motumbd, Mais feliz, No dia que eu batizei y Choro das Aguas. En
2025, fue designada por el Ministerio de Derechos Humanos y Ciudadania
(MDHC) de Brasil como Embajadora del proyecto Tejer Derechos Huma-
nos: Red Nacional de Educacién en Derechos Humanos.

Para empezar, quiero agradecer muchisimo la invitacién del GEMAA,
para mi es un gusto muy grande y una oportunidad de estar mds cerca
de Argentina nuevamente, un pais que he conocido hace dos afios, y en

165 |



donde me encanté completamente por la ciudad de Buenos Aires.

Buenas noches a todos. Me gustarfa empezar cantando una cancién
de un gran compositor brasilefio de Minas Gerais que se llama Mauri-
cio Tizumba. Esta cancién pertenece a su repertorio, es una composicién
suya, pero él ha hecho esta cancién para homenajear a un grupo de con-
gado de Minas Gerais. Dice asi:

Fabiana Cozza canta “Congados de Aparecida”

Decidi cantar esta cancién especialmente porque habla de esta historia
de las personas que pertenecen a los congados y reinados, y cuentan de la
llegada de Nuestra Senora del Rosario por el mar a la tierra -claro que es
una metéfora también-. Esta imagen de Nuestra Sefora del Rosario junto
a las personas negras tiene un significado de pertenencia y proteccién, todo
relacionado a este sincretismo, a esas encrucijadas del arte negra brasilena.

Este canto, por ejemplo, tiene ya un significado otro, diferente, por-
que este artista no es un artista que venga de, o que haya nacido necesa-
riamente en el congado. Es como que se ha cruzado ya, y mira el congado
desde otro punto: su comprensién ya estd cambiada sobre la tradicién del
congado y el reinado. Lo relaciono al arte Anomalia del artista japonés Yu-
kinori Yanagi que el profesor Carlos [Bonfim] ha traido; y me acordé de la
discusién del hibridismo de Stuart Hall, este pensador negro jamaiquino
que vivié en Inglaterra, y que habla sobre cémo pensar y coémo suceden
estos cruzamientos, especialmente en la afrodidspora.

Hablo también de “lo negro” en la cultura, como en el texto de Hall en
donde se pregunta de qué cultura hablamos cuando hablamos de cultura
negra, qué es eso, y qué significa. Cuando nosotros hablamos de cultu-
ra popular solemos pensar que la cultura negra estd dentro de la cultura
popular, y en un primer momento podriamos suponer que no existe la
necesidad de pensar “lo negro”, porque lo popular abarcaria todo. Pero la
cultura tiene que ver con la ideologia, y la cultura y la ideologia caminan
juntas. Pensar la cultura negra es algo muy diferente a pensar la cultura

166


https://www.artbasel.com/catalog/artwork/80403/Yukinori-Yanagi-EURO-2002?lang=es

popular como si todos nosotros estuviéramos reunidos alli, y ain mds que
esto, como si todos fuésemos aceptados por igual. Y nosotros sabemos que
eso no sucede.

Este arte de este artista japonés que el profesor Carlos ha traido es
muy interesante, especialmente para pensar también las banderas que
abren sus caminos por el desgaste. Mirando estas banderas me pasé algo,
que tiene que ver con que las cosas ya no son algo original, no estamos
mids en el punto o el momento de defender y decir de algo que es puro,
esto es solamente chileno o esto es argentino, etc. No me parece mal este
momento, este tiempo, pero hay que comprender eso.

Creo que también tenemos que atravesar el tiempo y cruzar el mar
para poder encontrarnos en esas encrucijadas, y comprender cémo crea-
mos otras y nuevas concepciones y caminos culturales a partir de estas
aproximaciones y de esos cruzamientos.

Son cuestiones a las que yo también me enfrento, especialmente en
este momento de mi doctorado a raiz de una investigacién sobre la voz y
el tambor, sobre cémo la voz puede ser llamada a su subjetividad a través
del tambor. Pero pensar el tambor no es pensar cualquier tambor, es pen-
sar especificamente qué tambor. Mismo sobre la cultura negra y aqui en
Brasil hay un conocimiento muy parcial, porque a veces se piensa que las
personas negras han traido de Africa sélo tambores.

Ese discurso cierra un poco la discusién sobre todo lo que las personas
negras hicieron, construyendo para nosotros lo que llamamos cultura afro-
brasilefia: pensemos que al final del siglo diecinueve el instrumento que
mds se encontraba en Rio de Janeiro era la mbira, un instrumento meld-
dico percusivo. Su presencia desconfigura las cosas y la supuesta “verdad”
que tiene mds que ver con la imagen que el discurso blanco ha montado y
ha creado sobre las personas negras. Ahora me estoy enfrentando con estas
cuestiones para poder llegar mds cerca de lo que estoy proponiendo a la
universidad, que es pensar el tambor para traer la subjetividad de las voces.
Aci en Brasil hay mucho —como en Uruguay y Argentina—, de saberes
a través de los tambores, de cantar a través de los saberes de los tambores,
lo cual es algo diferente.

Ahi quiero hacer un link con lo que la profesora Berenice [Corti] ha
dicho, que yo estaba presente aqui a través del disco Dos Santos. Eso me
alegra mucho porque Dos Santos no es mds mi disco, cuando eso sucede
es que este disco ya tomé los cuerpos, otros cuerpos, a través de la escucha.

167 |



Y eso es el mismo proceso que pasa cuando por ejemplo yo era una
nifia hace cuarenta y pocos anos, y escuchaba musica pero con esta in-
fluencia del tambor y menos con la influencia del piano, por ejemplo. Por-
que cuando pensamos en pedagogia vocal siempre pensamos en el piano o
en la guitarra para acompanar a los cantantes, pero hay una inmensa parte
de cantantes brasilenos, especialmente los negros y afrodescendientes, que
empiezan sus saberes musicales por los tambores.

Cantar y tocar y bailar, todo junto, es una convocatoria del cuerpo.
Cantar es una convocatoria del cuerpo. Quizds eso sea mds transparente
para algunas culturas en detrimento de otras, pero no se debate tanto.
Quizds sea también otro momento para pensar inclusive qué voces tene-
mos, de qué voz hablamos, de qué tipo de voz y [de] qué ejemplo de voz.
Cuando empecé a estudiar canto la mayoria de los profesores que yo tenia
eran profesores de canto lirico. Es una técnica que fue importada también
por cruzamientos, claro, pero que no era capaz de revelar completamente
la potencia de mi propia voz que estaba en otro territorio, donde los tam-
bores la provocan més que el piano o la guitarra.

Pienso en esos cruzamientos como también en el cruzamiento de
nuevas perspectivas y nuevas epistemologfas, y cémo podemos descoloni-
zar el pensamiento pensando nosotros aqui, musicos, artistas, a partir de
otra mirada, quizd una mirada muy profunda en un tipo de cultura que es
de la que estamos hablando.

Desde hace no tanto tiempo la academia estd mds abierta para eso,
y para recibir también las historias personales, porque en estas historias
personales residen estos descubrimientos. Por ejemplo, como en mi tra-
bajo que es un trabajo también con cardcter autoetnografico, porque esta
historia estd asentada en mi misma, en mi cuerpo, en mis pensamientos.

Una composicién del disco Dos Santos, “Tempo Velho” de Douglas
Germano, compositor de Sao Paulo, dice asi: “...que 0 mundo mais lin-
do sé tem em pedra pequenina’. Son muchas las seducciones en la carrera
artistica, muchas ilusiones y muchas promesas. Yo tengo ahora veintidés
afios de andlisis, y en veinte estuve con un terapeuta maravilloso que en
muchos momentos me ha ayudado a conocerme a mi misma. Y él siempre
me decia: “Fabiana, el tamano de la expectativa es el mismo tamano de la
caida”. Me decia eso porque cuando empecé mi carrera, como la mayoria
de los artistas, tenfa que escoger entre caminar largos kilémetros o viajar
en bus porque tenia sélo el dinero para un pasaje o tomar un café con un

168



amigo. Como a mi me encanta tomar café o t¢ —y tomar dos—, siempre
caminaba, caminaba mucho. Y por qué digo esto, porque siempre se trata
de una encrucijada. La encrucijada no es el peor lugar, es el mejor lugar
porque es donde podemos escoger, y vamos a tener la responsabilidad por
ello, y eso es genial. Nadie le puede decir al otro “haz esto por mi”, uno
mismo lo hace.

Con esta pandemia todo ha cambiado, incluso las cosas pequenitas.
Yo pasé cuatro meses en una casita en Minas, sola, porque habia venido de
Estados Unidos y cuando llegué a San Pablo con el aislamiento tuve que
quedarme ahi, con dos pantallas, tres pares de zapatos, poquisimas cosas,
y vivi muy bien por cuatro meses alld hasta volver a San Pablo. Entonces
la reconfiguracién de la vida no es algo que nosotros tengamos que ima-
ginar sno? Estamos viviendo eso, en otro tiempo, otra reconﬁguraci(’)n, y
creo que nosotros sufrimos mds a medida que nos hagamos montanas de
expectativas, que ya no caben, no tienen espacio ahora. Y claro, no es muy
facil vivir asi.

Artisticamente yo sufri mucho al principio porque viajaba mucho,
cantaba por muchos lugares. Pero es como Carlos ha dicho, hay que saber
lo que se quiere escoger, para quién hablar y para quién no hablar, por-
que ellos no tienen ni escucha. Quizds tienen interés en otra cosa, y yo
no puedo ponerme en el lugar de obligar a nadie a escuchar como si yo
fuera importante, yo no soy nada. Yo puedo ser importante aqui, ustedes
son importantes para mi, punto, y eso estd muy bien, estd bueno asi. Lo
contrario de eso es una charla autoritaria: “ustedes #enen que escuchar”.
Y a mi me encanta que no haya ninguna orden por parte del movimiento
negro, por ejemplo, ni por parte del movimiento feminista. Nosotros te-
nemos que escuchar y eso es parte de la comunicacién, uno escucha y el
otro habla, entonces asi la comunicacién existe. Sino, hay autoritarismo.

Estas son las cosas que me importa pensar en este momento, no m4s
si voy a cantar como dice Carlos para mil o para no sé cudntas personas;
ayer yo estaba muy contenta cantando para cuatro personas y hablé eso
al final. Esta virtualidad no me encanta porque no veo a la persona por
la pantalla; me gusta la presencia, no me quedo feliz si me pongo aqui a
cantar una hora para la pantalla. Necesito el contacto, quiero la presencia.

Pero si se tiene una persona escuchdndome personalmente todo cam-
bia, porque se instaura nuevamente la magia. La magia de invitar al otro
a sonar contigo lo que propone la letra, lo que propone la musica. Claro

169 |



que ahi también estd muy intrinseco el lado narcisistico de todo artista.
Obvio, estd siendo visto, nuevamente es una cuestiéon de imagen, pero
de una imagen que entra en conexién, no es solo la imagen pldstica de la
pantalla, es la imagen viva.

Lo mds importante es la respiracién. Estos tiempos son tiempos de
los aires, de problemas con los aires, como dice Tigand Santana en el texto
que empieza el disco Dos Santos. Los problemas son de aires, pulmén,
respiracion, aires politicos, aires sociales, aires culturales. Una respiracién
suspendida porque nosotros no nos encontramos y sélo escuchamos nues-
tra respiracion. Pero vivir es mds que eso.

Hay una cancién de una compositora brasilefa de Bahia, que se lla-
ma Sandra Simées, que ha hecho una cancién para lansa, Oy4d, que se
llama Orin Mimo. Cuando esta cancién lleg6 estibamos en un momento
muy dificil en Brasil. Ella me la envié de una manera muy simple, sélo
cantando, y hoy para mi es una rezz muy importante. Es pensar en el aire
nuevamente, en el viento como un aire de transformacién. Es asf:

Fabiana Cozza canta “Orin Mimo”

170






* Perorr PP . ®
::‘tez".w.wa.rn.-ach .se :‘.-.-:wiv:f

.
(4

PPLEL,S O, S PSP bl oy L2
Jd‘"'l&.e $’.- Ll e T .l:

) s ..‘.'." °Ps B¢l
o g . ®s®s *» 'ffl "'(‘f’f”o s "a
A "a’o .0.. .‘o P e ®s
Pde % S fo
CL L LA "c S *ELPEPES '.‘0. ’
MMNMMN'.'I&‘M *o O 20 %o
PPPPPLPPEE PP Jﬁ""#’:‘t :0”' o"a‘o’o

()

A I'l”d’f’ f”ffu ’Olf.

-

%
%
S9%5%%%%%

»
3
ANV

<
%
%
1 1}*
HHHLLHL00S

5';5::::3’- @ oooonlsa boe
° e e
CPPEITPIPSPS f"&( PPPOGP PSP
PEPPPEI PPy QP PP PP m
4 .r.-.nalcn PP
PPLPLIG L EPLPPP PP L L PP P EL P PP PGPs *2 s
roef&l&&or&aaeaaaf.-fff.'.'eafuaacu.-. O Pée

b

PSP

mm.'rumumn

L]
. o 00(; 22
ogse °gs

.
‘Bfsrd w
% bo0ese. ooun.;;-w»p. vy
33 POTPTTY SPPIPI PP
i
L0
t L
L

:Hb

338

W
z\\

2
%

S S sﬂﬂb
P

d

:

S

\ »
e
\\’c

mla.w.'. PO *or $$: %
a.’:#aaaea@dahw ,

ffaaaaraaa’s’&llean.n.-a, O & & B¢
®

PPLPPPPPSPSPPPEPPPIPPPIT I
PPPPPLPPPLIPSLPLSSS YO0
PPPPLPIPSPPLS 'n’l.‘fd'-‘f p
PPPEPPS S flo'o’!.’fo‘-'.r!

PPEe % 'OF. .
®e L



	_GoBack
	_Hlk211524083
	_Hlk210721986
	_Hlk210723845
	_GoBack
	_heading=h.8hczdctru3lx

