
1

MOJUBÁ
CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES 

DE ARTES AFROBRASILEÑAS EN BUENOS AIRES

BERENICE CORTI (ORG.)
GEMAA BS. AS.

PÍA PAGANELLI
ANA ROSA CRUZ

LAURA GAMALERI
LEANDRO MELLID

MAURO MAZZARELLA
NICOLÁS MUNTAABSKI

PAULA INÉS PICAREL

Rainha Vânia Oliveira, Leda Mariah Ornellas, Vera Passos, 
Telma Meireles, Valdir Silva, Cecilia Benavídez, Marcela Gayoso, 

Carla Grosso, Wanda Migelson, Laura Rabinovich ǀ 
Eliezer Freitas Santos, Edebaldo (Blue) Santos Pires, 

Gregorio Sergio David Pesse ǀ Nego Álvaro, Manu da Cuíca, 
Mingo Silva, Matías Giordani, Guillermo Schneider, Ramiro Soler ǀ 

Carlos Bonfim, Marcos Ramos, Bernardo Suárez, y FABIANA COZZA

Coordinan



2	



3

MOJUBÁ
CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES 

DE ARTES AFROBRASILEÑAS EN BUENOS AIRES



4	



5

MOJUBÁ
CONVERSACIONES CON MESTRAS, MESTRES Y REFERENTES 

DE ARTES AFROBRASILEÑAS EN BUENOS AIRES

BERENICE CORTI (ORG.)
GEMAA BS. AS.

PÍA PAGANELLI
ANA ROSA CRUZ

LAURA GAMALERI
LEANDRO MELLID

MAURO MAZZARELLA
NICOLÁS MUNTAABSKI

PAULA INÉS PICAREL

Rainha Vânia Oliveira, Leda Mariah Ornellas, Vera Passos, 
Telma Meireles, Valdir Silva, Cecilia Benavídez, Marcela Gayoso, 

Carla Grosso, Wanda Migelson, Laura Rabinovich ǀ 
Eliezer Freitas Santos, Edebaldo (Blue) Santos Pires, 

Gregorio Sergio David Pesse ǀ Nego Álvaro, Manu da Cuíca, 
Mingo Silva, Matías Giordani, Guillermo Schneider, Ramiro Soler ǀ 

Carlos Bonfim, Marcos Ramos, Bernardo Suárez, y FABIANA COZZA

Coordinan



6	

Mojubá : conversaciones con mestras, mestres y referentes de artes afrobrasileñas en Buenos Aires 
   / Berenice Maria Corti ... [et al.] ; Compilación de Berenice Maria Corti. - 1a ed. - Banfield : 
   Berenice Maria Corti ; Buenos Aires : Ediciones GEMAA ; Ciudad Autónoma de Buenos Aires : 
   Instituto de Investigación en Etnomusicología, 2026.
   Libro digital, PDF

    Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-631-01-2973-0

   1. Música. 2. Danza. 3. Musicología. I. Corti, Berenice Maria II. Corti, Berenice Maria, comp. 
   CDD 780



7

A las ancestras y ancestros porque gracias a ellos estamos aquí.
¡Mojubá!



8	

Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires 

Jefe de Gobierno
Jorge Macri

Vicejefa de Gobierno
Clara Muzzio

Ministra de Cultura
Gabriela Ricardes

Subsecretaría de Gestión Cultural
Alejandra Gabriela Cuevas

Director General de Enseñanza Artística
Alejandro Casavalle

Dirección del Instituto de Investigación en Etnomusicología
Patricio Mátteri

Editora responsable: Berenice Corti 
Diseño editorial y maquetación: Vanina Steiner
Coordinación del espacio de ediciones digitales: Patricio Mátteri

IIEt-2025001I00-1

Una publicación del
Instituto de Investigación en Etnomusicología
Bolívar 191, 4to piso (C1066AAC) Buenos Aires, Argentina
institutoetnomusicologia.iiet@buenosaires.gob.ar
www.buenosaires.gob.ar/cultura/ensenanza-artistica/instituto-de-investiga-
cion-en-etnomusicologia



9

ÍNDICE

Presentación
Por Berenice Corti						      12

Capítulo 1
Danza de Simbología de Orixás: diálogos entre lo sensible 
y el pensamiento en la práctica.					      

Presentación por Laura Gamaleri y Paula Inés Picarel			  16

Leda Mariah Ornellas						      21
Rainha Vânia Oliveira						      25
Vera Passos							       29
Telma Meireles							       32
Valdir Silva							       35
Cecilia Benavídez						      38
Marcela Gayoso							       42
Carla Grosso							       45
Wanda Miguelson							      49
Laura Rabinovich							      52

Capítulo 2
Ritmos de Candomblé en Buenos Aires: Performances 
en ámbitos religiosos, tradicionales y artísticos.

Introducción por Mauro Mazzarella					     56
Presentación por Leandro Mellid					     59

Eliezer Freitas Santos						      63
Blue Pires							       72
Sergio Pesse							       78

Capítulo 3
Poéticas del samba urbano: lirismo do Rio, versos en Buenos Aires.

Introducción. El samba urbano: la historia de sus letras.
Por Nicolás Muntaabski						      86
Entrevistas por Ana Rosa Cruz y Nicolás Muntaabski			   93

Ramiro Soler							       96
Guillermo Schneider						      100
Manu da Cuíca							       107



10	

Matías Giordani							       111
Mingo Silva							       115
Nego Álvaro						      119

Capítulo 4 
Mesa redonda. Perspectivas en la encrucijada: Prácticas  
situadas e interculturalidad. 

Introducción por Pía Paganelli					     120 

Poéticas de la diáspora africana en Brasil: notas y perspectivas 
de investigación. 
Por Marcos Ramos						      125 

La presencia de una ausencia. Algunas aproximaciones 
al estudio de prácticas artísticas afrodiaspóricas en su dimensión local. 
Por Pía Paganelli						     134 

A través del Atlántico. Herramientas teóricas para reflexionar 
sobre las prácticas artísticas reterritorializadas. 
Por Bernardo Suárez						      140 

De la transculturación a la interculturalidad. La ambivalencia 
en los flujos culturales históricos entre Brasil y Argentina.
Por Berenice Corti						      145 

Luciérnagas. Por Carlos Bonfim					     152

Cierre de las Jornadas GEMAA
Fabiana Cozza							       165



11

   



12	

Presentación
Por Berenice Corti

Solemos hablar poco de la pandemia. Es más, toda esa cantidad de tiempo 
en la que seguimos viviendo, trabajando, creando, sintiendo y pensando 
entre los años 2020 y parte de 2023, muchas veces queda reducida a eso, 
apenas a “la época de la pandemia”.

Es probable que sea por causa de los dolores que nos han quedado, lo 
suficientemente grandes y a la vez tan escasamente tramitados —podría-
mos decir, casi de forma nula— por nuestras sociedades.

Sin embargo, tengo muy vívido el recuerdo de lo que hoy es el con-
tenido de este libro, la transcripción revisada de las I Jornadas GEMAA 
Bs. As. (Grupo de Estudios en Músicas y Artes Afrobrasileñas en Buenos 
Aires), organizadas y transmitidas a distancia en contexto de aislamiento 
social, los días 6, 7 y 8 de agosto de 2021. Dicha transmisión se realizó a 
través del canal YouTube del Instituto de Investigación en Etnomusico-
logía (IIEt) —Dirección General de Enseñanza Artística, Ministerio de 
Cultura de la Ciudad de Buenos Aires—, con el apoyo de la Cátedra Libre 
de Estudios Brasileños de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universi-
dad de Buenos Aires. El marco fue el Proyecto de Investigación “Músicas 
del Atlántico Negro en Argentina. Brasil en Buenos Aires” (2019-2025) a 
mi cargo en el IIEt. 

Paradójicamente, sólo una situación como la pandemia podría haber 
hecho posible esas I Jornadas GEMAA, especialmente por haber podido 
reunir personas tan destacadas en cuatro sesiones consecutivas. Su prepa-
ración nos demandó varios meses, luego de un año de reuniones grupales 
a distancia para realizar lecturas y debates colectivos. Recuerdo también 
el cuidado con el que buscamos llevar adelante cada acción. Y finalmente, 
la emoción de concretar los encuentros, con una fluidez impensada para 
el entorno tecnológico virtual —y nuestra precaria experiencia al respec-
to—, con cuatro sesiones en un total de diez horas de transmisión, la 



13

proyección de catorce audiovisuales, la intervención de interpretaciones 
musicales caseras en vivo, y la participación de veintidós invitadas e invi-
tados de ambos países exponiendo y conversando. 

Hay algo de aquella experiencia, en ese contexto globalmente triste, 
que puede decirnos muchas cosas hoy. Que aún en los momentos difíciles 
es posible pensar, crear y emocionarse, así como persistir en la construc-
ción colectiva. Que a pesar de los dolores —o quizás, también gracias a 
ellos— podemos sostener la conciencia de la experiencia vital, algo muy 
presente en muchas de las exposiciones que seguidamente se podrán leer. 
Un mensaje en la botella para nuestro mundo de hoy.

Desde el punto de vista institucional, se trató del segundo evento que 
organizamos con el GEMAA, tras la producción —también a distancia— 
de un video de presentación del grupo cuya banda de sonido estrenó la 
primera versión grabada, en esa ocasión en nuestros respectivos hogares, 
de la obra “Exú de Buenos Aires”. Buscamos, como grupo de investi-
gación-creación integrado por artistas que investigan, e investigadores e 
investigadoras que practican Artes Afrobrasileñas, realizar un aporte a los 
debates y desafíos de su reterritorialización en Buenos Aires y alrededores, 
proponiendo acciones participativas y la producción de conocimiento co-
lectivo respetuoso y responsable de la herencia afrodiaspórica en nuestro 
país.

En particular en las I Jornadas GEMAA buscamos compartir e inter-
cambiar experiencias entre las redes de practicantes y referentes en músicas 
y artes afrobrasileñas de Brasil y Argentina, promoviendo la articulación 
de la investigación con la práctica a través del diálogo, la reflexión y el 
disfrute. Los encuentros fueron organizados alrededor de algunos de los 
ejes de interés de las y los integrantes de nuestro grupo, en el campo de 
las diferentes disciplinas artísticas que estudiamos o en las que nos des-
empeñamos: las danzas afro de simbología de orixás, el samba urbano, y 
los ritmos de candomblé; a lo que se agregó una última mesa de reflexión 
sobre las relaciones culturales Argentina-Brasil. Contamos además con un 
cierre de lujo, a cargo de la cantora e investigadora Fabiana Cozza. 

Abordar las tradiciones artísticas afrodiaspóricas, en este caso, las afro-
brasileñas, adquiere una especial singularidad en nuestro contexto. Como 
dice Telma Meireles en el capítulo 1 de este libro, en los años noventa 
solían decirles a las pioneras y pioneros de estas Artes en nuestro país, que 
ellas y ellos habían contribuido a despertar una cultura afro que “estaba 



14	

dormida”, tras décadas de invisibilización y negación de la presencia afro/
negra en nuestra población y cultura.

Es por ello que, para el GEMAA, conocer y compartir las historias de 
esas pioneras y pioneros así como de otras y otros referentes y artistas, re-
presenta no sólo un debido y merecido homenaje y reconocimiento, sino 
también una necesidad cultural urgente por lo indispensable que resulta 
enhebrar genealogías, tanto ancestrales como epistémicas. Valoramos tam-
bién la importancia de acceder a los fundamentos de las prácticas artísticas 
de boca de sus representantes en nuestro territorio, conociendo sus expe-
riencias de allá y de aquí, en intercambio con quienes fueron sus primeras 
discípulas y discípulos y/o seguidores de su arte. 

Estas últimas son otras de las razones importantes por las que hici-
mos este libro. En sus páginas volcamos la transcripción revisada de los 
encuentros de las I Jornadas GEMAA, lo que implica que dicha transcrip-
ción no es necesariamente textual, sino que algunas marcas de oralidad 
fueron modificadas a un formato más adecuado para la lectura, sin alterar 
el contenido de las presentaciones. También buscamos facilitar el acceso 
por parte de las y los practicantes de las Artes Afrobrasileñas en Argentina 
al contenido de los encuentros, a través de su publicación en un libro 
disponible electrónicamente —en el marco de la colección de Ediciones 
Digitales del IIEt—, traduciendo al castellano las intervenciones en por-
tugués e incorporando referencias contextuales y bibliográficas.1 Las in-
tervenciones audiovisuales fueron organizadas en un Anexo Audiovisual 
disponible en el canal Youtube del IIEt.

Titulamos a este libro Mojubá, palabra y concepto yoruba que en una 
de sus definiciones significa “mis respetos” (mo-jubá). Elegimos nombrar 
esta publicación y abrir sus páginas con este saludo —siguiendo el título 
de la obra de Telma Meireles disponible en el Anexo Audiovisual—, para 
honrar el legado de ancestras y ancestros en torno al cual giran estas Con-
versaciones entre mestras, mestres y referentes de Artes Afrobrasileñas en 

1   Declaración sobre uso de IA: En el curso del desarrollo de este trabajo, la organizadora 
de la presente edición utilizó Speech to Text Google como herramienta de transcripción de 
los audios transmitidos por el Canal Youtube del Instituto de Investigación en Etnomusi-
cología. Tras su uso, la edición revisó y modificó cuidadosamente el contenido, de acuerdo 
con normas de estilo adecuadas para la lectura y en formato académico, asumiendo la 
responsabilidad de dicha edición. Las opiniones son de exclusiva responsabilidad de las 
personas firmantes y/o entrevistadas.



15

Buenos Aires.2 Profesoras y profesores, discípulas y discípulos, artistas y su 
público, todos participantes de una gran red transnacional y trans-territo-
rial que crece con el correr de los años.

Ese mismo espíritu es el que quisimos recuperar para este libro, de-
seando también que pueda servir de homenaje y reconocimiento a las 
pioneras y pioneros de estas Artes en nuestro país, así como de vehículo 
de memoria para futuras lecturas e investigaciones.

   

2   Mestras o mestres de las culturas populares y tradicionales de Brasil son las personas 
reconocidas como guardianes de memorias a través de sus “prácticas y dominios de la 
vida social que se manifiestan en conocimientos, oficios y formas de hacer; celebracio-
nes; formas de expresión escénicas, plásticas, musicales o lúdicas”, según el Instituto de 
Patrimonio Histórico y Artístico Nacional de Brasil (IPHAN), cuyo reconocimiento estará 
contemplado en la inminente ley PL 1176/11 (fuente: https://correiodoestado.com.br/co-
rreio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/. Desde la Argentina queremos 
reconocer a quienes a través de las artes afrobrasileñas reintrodujeron memorias afro-
diaspóricas en nuestro país.

https://correiodoestado.com.br/correio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/
https://correiodoestado.com.br/correio-b/pl-no-117611-lei-das-mestras-e-mestres/439510/


16	

Capítulo 1

Danzas de Simbología de Orixás:
Diálogos entre lo sensible 

y el pensamiento en la práctica

Presentación 
Por María Laura Gamaleri y Paula Inés Picarel

El día 6 de agosto de 2021 nos encontraba transitando el aislamiento obli-
gatorio por causa de la pandemia de COVID-19, que había comenzado 
un año y medio atrás. En ese contexto, y luego de un trabajo de organiza-
ción que nos ocupó por varios meses del año, llegó el día de la apertura de 
las Primeras Jornadas GEMAA. La emoción era inmensa. No solo porque 
habíamos trabajado muchísimo para llegar a ese momento, sino porque, 
a pesar de la distancia física, por fin íbamos a encontrarnos, a vernos, a 
conversar, a abrazarnos a través de las pantallas.

Estábamos a cargo del “día de la danza”, de coordinar el formato, la 
dinámica y las actividades de esa primera mesa de diálogo. 

Lo primero que recordamos al comenzar a pensar en esta actividad, 
fue un antecedente de una reunión formal, pública y abierta entre profe-
sorxs de danzas afro en la ciudad de Buenos Aires, en el marco del Buenos 
Aires Afro Hoy (BAAH). Se trató de un evento organizado por el Insti-
tuto de Investigación y Difusión de las Culturas Negras, Ilé Asé Osun 
Doyo que se desarrolló en los salones del Centro Cultural Paco Urondo 
(Facultad de Filosofía y Letras UBA) en noviembre de 2007. En esa opor-
tunidad, participaron en distintas mesas referentes argentinxs, africanxs y 
brasileñxs residentes en Argentina, quienes disertaron sobre la trayectoria 
de las danzas afro en Buenos Aires y sobre sus propios procesos durante ese 
recorrido a partir de sus historias de vida.

Pensamos en el tiempo que había pasado desde entonces —casi 15 



17

años— y en nuestros propios tránsitos como estudiantes habiendo asis-
tido a distintas clases, principalmente de danzas de orixás, a lo largo del 
tiempo. Comenzamos a preguntarnos cómo se dan en las clases los diá-
logos entre lo que sentimos y lo que pensamos en el momento de bailar. 
Nos rondaba la idea de poner en juego estos dos conceptos: lo sensible y 
el pensamiento, que parecían viajar por carriles diferenciados, pero que en 
nuestras prácticas dancísticas habíamos comenzado a intuir que estaban 
más imbricados y unidos de lo que parecía. Nos interesaba poner en co-
mún las experiencias y los procesos creativos de las prácticas.

Pero también, comenzó a surgir la idea de ver obra. Empezamos a 
soñar con un ciclo de cortos: un espacio para disfrutar de ver danza y, si 
además era obra original, inédita, ¡qué tanto mejor! En un momento en 
el cual no podíamos salir de nuestras casas, que no podíamos ir al teatro a 
ver bailar, que no podíamos juntarnos a bailar a menos que mediaran las 
pantallas, abrir un portal donde obras y artistas dialogaran y convivieran 
desde las características territoriales, experiencias y trayectorias, de cada 
unx, nos parecía un universo soñado.

Luego de un proceso que llevó varios meses en los que conversamos 
sobre el recorrido y las profundas transformaciones que, desde los noventa 
hasta la actualidad, venían desarrollándose en el marco de la enseñanza de 
danzas de orixás en Argentina, finalmente definimos convocar a maestrxs 
referentes de Brasil y Argentina con más de veinte años de trayectoria 
y más de diez en la docencia para invitarles a profundizar y reflexionar 
sobre sus experiencias artísticas y socioculturales a partir de los procesos 
de integración del hacer, el pensar y el sentir. Les propusimos ahondar en 
sus procesos creativos, sus trabajos de producción, sus criterios estéticos/
artísticos o lo que cada unx quisiera socializar al respecto. 

Además, en ese marco de pandemia y aislamiento, nos pusimos la 
meta de generar un espacio para ver movimiento, vida, y danza a partir de 
la visualización de composiciones dancísticas breves en formato audiovi-
sual, con una duración mínima de un minuto y máxima de tres, creadas, 
en su mayoría, exclusivamente para el evento. 

Finalmente, el día de la jornada, estuvieron presentes desde Brasil Leda 
Mariah Ornellas, Rainha Vânia Oliveira y Vera Passos —quien envió un 
audio en el momento ya que, por motivo de un fuerte temporal no pudo 
conectarse en el lugar en el cual se encontraba—. Desde Argentina, lxs pro-
fesores brasileñxs Telma Meireles —quien nos entregó un mensaje grabado 



18	

con anterioridad porque el día de las jornadas ya estaba comprometida— 
y Valdir Silva, ambos residentes en nuestro país desde los años noventa. 
También estuvieron presentes algunas de las primeras profesoras argentinas, 
Cecilia Benavídez, Marcela Gayoso, Carla Grosso, Wanda Migelson y Laura 
Rabinovich. Hubo maestrxs que por distintos motivos no pudieron estar ese 
día, como Rosângela Silvestre, Marisa Nascimento e Isa Soares, a quien le 
debemos un especial agradecimiento y honor por ser la primera gran maes-
tra de danzas afro de simbologías de orixás que tuvimos en Argentina.

Cuando estaba por comenzar la jornada, nos dimos cuenta de que, 
en general, no se dan las oportunidades para que lxs maestrxs puedan bai-
lar y verse unxs con otrxs y, al fin y al cabo, el hecho de estar mediando 
el encuentro con tecnologías digitales, nos daba esa oportunidad de estar 
en distintos territorios todxs juntxs. Muchas veces, además, quienes baila-
mos y aprendemos danzas tampoco tenemos oportunidades de ver bailar a 
nuestrxs maestrxs fuera del marco de una clase o de algún evento en el que 
también estamos participando. 

Las producciones audiovisuales presentadas fueron Andarilha ancestral 
(Leda M. Ornellas), Dança(s) de Blocos Afro (Rainha Vânia Oliveira), Frag-
mentos de un tiempo (Vera Passos), Mojubá (Telma Meireles), Natural Mystic 
(Valdir Silva), Habitaciones (Cecilia Benavídez), Iyami, mi madre y Camino 
(Marcela Gayoso), Lenguaje y Gira (Carla Grosso), Inspiración (Wanda Mi-
gelson), y Orixás de invierno. Simbología de lo cotidiano (Laura Rabinovich).

Link a las obras de lxs participantes – Anexo audiovisual1

Las Primeras Jornadas GEMAA permitieron así homenajear a muchxs 
de lxs referentes de las danzas afro que hicieron camino y forjaron estas 
prácticas a nivel local. Dio lugar para el encuentro, no solamente de lxs 
participantes, sino también para gran parte de la comunidad de las Artes 

1   Nota de la edición: Las obras breves de lxs participantes, organizadas en el enlace del 
Anexo Audiovisual de este libro, pueden ser visualizadas de manera continuada o a medida 
que se va leyendo cada exposición.



19

Afrobrasileñas que estuvo presente escuchando y comentando a través del 
chat a lo largo de las exposiciones. 

En un momento particular de nuestras vidas, donde dominaba la 
quietud de los cuerpos y la des-socialización por el aislamiento social, 
buscamos reinventarnos, hacernos preguntas, agruparnos y colocar nue-
vamente en el debate al mundo físico y a nuestros sentires para poner a 
dialogar el pensamiento con lo sensible. Esta búsqueda sigue siendo en la ac-
tualidad nuestro motor: agradecemos ese momento, esa encrucijada, que 
permitió abrir un camino hacia nuevos interrogantes e investigaciones.

María Laura Gamaleri es comunicadora, docente y 
bailarina. Profesora de Enseñanza Media y Superior en 
Ciencias de la Comunicación y Licenciada en la misma 
disciplina con orientación en Educación (Facultad de 
Ciencias Sociales UBA). Su tesina de licenciatura se ti-
tuló Danza Afro: nuevas identidades y resistencias en 
Buenos Aires contemporánea. Es doctoranda con beca 

UBACYT en Ciencias Sociales de la UBA y ayudante adscripta a la cátedra 
Cultura Popular y Cultura de Masas de la misma facultad. Estudió Danzas 
de Matriz Africana con la profesora Marcela Gayoso y el docente y percusio-
nista Mauro Mazzarella en el espacio Ilé Cultural Buenos Aires, entre 2008 y 
2021. Allí practicó principalmente Danza de Orixás Afrobrasileñas, y Danzas 
de Blocos Afro, Danzas del oeste africano, Candombe y Palo Cubano. Ha to-
mado cursos y seminarios con Leda Mariah Ornellas, Rainha Vânia Oliveira, 
Rosângela Silvestre y Vera Passos, y realizó cursos de danzas en la Fundação Cul-
tural do Estado da Bahia. En Buenos Aires tomó clases y seminarios de Danzas 
de Matriz Africana con las profesoras María Isabel Soares, Wanda Migelson, 
Cecilia Benavídez, Julieta Eskenazi, Maia Mazzarella, Carolina Villa, Sandra 
Medina y Lucía Geada. Actualmente, es parte del cuerpo de bailarinas de la 
comparsa Iroko Candombe. 



20	

Paula Inés Picarel es periodista, bailarina. Licenciada 
en Comunicación Social por la Universidad de Buenos 
Aires (UBA) con orientación en Periodismo. Diploma-
da en Antropología de y desde los Cuerpos por la Uni-
versidad Nacional de Rosario (UNR). Estudia danzas 
afro desde 1991, habiéndose formado principalmente 
con las profesoras Telma Meireles y Marcela Gayoso. 

Además, tomó clases con la maestra Isa Soares y con Valdir Silva, Sergio Amo-
rin, Claudio de Oliveira y Julieta Eskenazi. Realizó seminarios con Ednalva 
Neves, mestre King, Rosangela Silvestre, Vera Passos, Leda Mariah Ornellas 
y Rainha Vânia Oliveira. Desde sus inicios en la danza, a través del registro 
documental y periodístico, se dedica a investigar y difundir prácticas cultura-
les afro, especialmente aquellas relacionadas con la enseñanza de danzas de 
orixás en Buenos Aires. Entre 1996 y 2008, participó del Instituto de Inves-
tigación y Difusión de las Culturas Negras donde colaboró en la edición de la 
revista África Ori-gen y en la organización de congresos y jornadas. En 2008 
comenzó a escribir para la revista digital de cultura afroamericana Quilom-
bo! y entre 2009 y 2013 fue editora general de dicha publicación. Además, 
trabajó durante 10 años (2010-2020) en las señales televisivas públicas y 
educativas Encuentro y Pakapaka, espacio en el cual profundizó su aprendi-
zaje sobre las causas de Memoria, Verdad y Justicia de la Argentina. Integra, 
desde 2020, la comisión organizadora del Colectivo Danzas Afro y el Frente 
Cultural 24 de Marzo. Es autora del libro Historias bailadas. Memorias y 
significaciones de las danzas afro en Buenos Aires  (2025), basado en su 
tesina de grado, calificada con recomendación de publicación.



21

Leda Mariah Ornellas

Comenzó su actividad como bailarina y docente en 
1979, participando en diferentes agrupaciones de 
Bahía, Brasil: Salto, Elías, Chama, Prisma, Grupo 
Sesc, entre otros. Coordinadora del Centro de Estudios 
en Danza Afro Odundé de la escuela de danza de la 
UFBA (Universidad Federal de Bahía), a la que se 
unió en 1982. Participó en el Grupo de Danza Ex-

perimental y en el Centro de Investigación Afrobrasileña, convirtiéndose 
en funcionaria de esa institución como asistente de dirección y productora. 
En 2015 se graduó con una Maestría en Arte y Educación de la Universidad 
Internacional Menéndez Pelayo. Fue profesora de danzas brasileñas y estira-
miento en la Escuela de Danza de la Fundación Cultural del Estado de Bahía 
(FUNCEB) durante veinte años. También fue miembro del Balé Folclórico 
da Bahia, con el núcleo Encontro com o Corpo durante siete años, y cantan-
te principal de la banda Novas Raízes durante once años. Fue percusionista 
de la Banda Mirim Olodum, y coreógrafa en Teatro Olodum durante nueve 
años. En Ibiza, España, fue profesora de Pilates y de Danza Expresión para 
el Curso de Teatro en el Centro Social Buscastell, instructora de Pilates en el 
Espacio Ayurveda y Profesora de Danza Afrobrasileña en Studio Banana en 
Santa Eulália. Actualmente, es la directora ejecutiva del Proyecto y Movi-
miento Noviembre Cuerpo Negro 365 días, una acción política, artística y 
educativa del Núcleo Encontro com o Corpo.

Obra: Andarilha ancestral 

Boa noite para quem é de boa noite, bom dia para quem é de bom dia, a 
bênção aos meus mais velhos, e a bênção aos meus mais novos e muita gratidão. 

Es un gran honor estar aquí en este encuentro, en un viernes tan 
especial. Allá por el 2013 —viva Marcela [Gayoso], viva Cecilia [Benaví-



22	

dez]—, tuve este encuentro en Buenos Aires, haciendo esa conexión crea-
tiva danzante. Así que mi más sincero agradecimiento y respeto a estas 
mujeres, a este colectivo de mujeres. Salve Valdir [Silva] que está ahí: mi 
hermano, amigo, parceiro, colaborador afectivo de Noviembre Corpo Ne-
gro 365 días. Vânia Oliveira, esa reina, y todas las demás que tengo el 
placer y el honor de conocer, Berenice [Corti], Laura [Rabinovich], besos 
en el corazón. Wanda [Migelson], esa potencia. Y seguiremos este flujo 
hablando de nuestras danzas, nuestras prácticas, nuestras particularidades 
corporales dentro de este proceso creativo.2

Recibí algunas preguntas, y me gustó este guion que me enviaron 
Laura [Gamaleri] y Paula [Picarel], esa dupla. Antes de responder a las 
preguntas me gustaría comenzar hablando de un breve texto de Boaven-
tura de Sousa Santos:

La espiritualidad es siempre la experiencia de un encuentro especial, no 
trivial, particularmente intenso de la persona humana, sola o en comu-
nidad, con lo que la trasciende. La trascendencia es la forma en que un 
ser finito piensa sobre el infinito.3

El infinito es la posibilidad de esta forma de pensar. Tal vez sea un ras-
go o una forma de ser. Y más adelante dice lo siguiente: “la espiritualidad 
de matriz cultural cristiana, ya sea religiosa o secular, es una espiritualidad 
vertical”. Y una verticalidad es una experiencia de dos y de varias formas, 
y yo, parafraseando al gran Boaventura, digo que realmente es esta posi-
bilidad de movimiento, este gesto que nos envía a los que trabajamos con 
esta danza de base africana en la diáspora, y nos hace creer y revivir cada 
situación también.

Este proceso creativo4 surgió de la salida de un duelo y la compren-
sión de que tenía que agradecer el período en que mi madre estuvo pre-
sente conmigo, incluso en diferentes continentes. En los últimos diez años 

2   Nota de la edición: agregamos entre corchetes los apellidos de las personas cuando son 
nombradas por primera vez en este capítulo.
3   Texto completo em Santos, Boaventura de Sousa (2021). “A Urgência das espiritualida-
des não cristãs”. En OUTRASPALAVRAS, disponible en https://outraspalavras.net/descolo-
nizacoes/a-urgencia-espiritualidades-naocristas/
4   Se refiere al de la obra Andarilha Ancestral, en el Anexo Audiovisual (link en la presen-
tación de este capítulo).



23

estuve mucho más fuera de Brasil y de ese ciclo familiar, particularmente 
con mi madre —que siempre ha sido mi amiga, mi parceira, mi conseje-
ra—. Así fue que, a partir de este momento de dolor, de vacío, vino este 
trabajo, esta Andarilha [vagabunda], porque llegué aquí en el apogeo de 
la pandemia. Fue una locura esa llegada, esta vez desde España. Mi ma-
dre falleció en junio, tenía una fecha límite para estar aquí hasta el 20 de 
agosto, y tenía que decidir si me iba o si me quedaba. Y me detuve y pensé 
y hablé con mi hija, mi amiga —también somos muy buenas amigas con 
mi hija—, y decidí que volvería porque me había organizado profesio-
nalmente de esta manera. Volví a Salvador para completar mi etapa en la 
UFBA a los treinta y nueve años y oficializar mi retiro, para continuar el 
Novembro Corpo Negro5, que habíamos decidido transformarlo en 365 
días. Y luego el universo con gran sabiduría cambió este curso de cuatro 
meses y me quedé durante un año y tres meses, y tuve el privilegio de ver el 
fallecimiento de mi madre. Porque si hubiera regresado en ese período no 
habría estado presente, así que cuando llegué aquí me jubilé y realmente 
vine a retirarme. Me tomé un descanso de mis actividades físicas, porque 
cuando llegué sólo podíamos salir en casos extremos, a una farmacia, a 
un mercado. Así que fue un retiro ya programado, digamos, inconscien-
temente. Para mí todo ya estaba programado, realmente solo podía salir 
para necesidades básicas.

Cuando llegó la primavera, que es una estación que me gusta mucho, 
empecé a salir a caminar. Como buena hija de Iemanjá que soy, tengo una 
identificación total con el mar. Así que empecé a salir a caminar, salía tem-
prano, daba mi paseo por el mar y regresaba a casa, siempre tratando de 
hacer un movimiento de las sensaciones surgidas de lo que escuchaba en 
mis caminatas. Y así surgió esta obra, sólo que no quería estar solo adentro 
y hacer todas las escenas en interiores. Si vieran el video completo —está 
un poco mezclado—, la mayoría del montaje fue hecho por Thiago, un 
parceiro que conocí también en las redes sociales con este movimiento 
nuestro Novembro Corpo Negro, él hizo la edición con esmero. La músi-
ca fue escogida de una forma muy cuidadosa por Osvaldo Rosa, un gran 
artista. Osvaldo es una fuente de inspiración y una gran vida. Hace este 
video-danza con gran particularidad, con gran cuidado, y este proceso 
creativo de esta Andarilha, proviene exactamente de mis paseos por aquí, 

5   Se refiere a su proyecto de gestión cultural, educación y arte.



24	

de mis salidas cortas de una hora, una hora y media, cuarenta minutos, e 
iba creando y creando sucesivamente algunas células.

Particularmente pensaba en el movimiento del agua de Iemanjá, en 
algunos movimientos y algunas sensaciones y algunos dolores que tam-
bién tuve en este proceso del pasaje de mi madre, por lo que fueron movi-
mientos creados a partir de estas sensaciones, con características y con una 
búsqueda especialmente de Iemanjá.

Fue ella la que me motivó aún habiendo elegido yo algunos puntos 
estratégicos. Si ven en el video lo que se escapa de estas aguas, de sus on-
dulaciones y de esa dinámica que tiene el mar…  siempre estuve con este 
pulso para crear esta obra. Cuando decidí participar en una convocatoria 
pública de Cine-danza fue increíble, fui a revisar detenidamente el ves-
tuario. Lo elegí no porque era primavera —soy del nordeste, vengo de 
Salvador de Bahía y la primavera es muy calurosa aquí—; si lo ven siempre 
llevo un jean, al caer de la tarde hace frío. Y un día estaba con mi amiga 
Simone y le dije “quiero hacer una escena en donde me voy a quitar la parte 
de arriba —llevaba una blusa amarilla— y me la voy a quitar porque es esa 
sensación de libertad, siento que mi madre está bien, se fue a un plano de 
luz.” Ella cumplió su misión, y es una energía de gran amor, de gran afecto, 
de gran cuidado. Y sobre todo de gran vigor que siempre tuvo mi madre 
—mucho vigor—, una señora de ochenta y nueve años que me resolvía 
las cosas desde aquí. Así que esa es esa sensación de libertad, este disfraz 
que también era parte de mi vida diaria, no había programación, no había 
búsqueda, no había pensamiento. Era mi vida cotidiana y como incluso en 
primavera, como dije antes, existe ese frío, siempre estaba con estos jeans y 
alguna que otra media; así que esta fue mi fuente de inspiración para este 
proceso creativo, y dentro de mis prácticas de esta danza afrobrasileña con 
la simbología, muy particular. Muy muy agradecida por la fuerza de las 
aguas, especialmente a Iemanjá. Gratitud, beso en el corazón.



25

Rainha Vânia Oliveira

Rainha Vânia Oliveira es una Mujer Negra; Hija y cu-
meeira6 de una Familia Negra; Candomblecista; Arti-
vista; electa Rainha del Bloco Afro Malê Debalê en los 
años 2000 y 2006, y Princesa del Bloco Afro Ilê Aiyê 
en 2001 y 2014. Es Licenciada, Especialista y Mestra 
en Danza, además de Especialista en Historia Social y 
Cultura Afrobrasileña.

Actualmente es Doctoranda en el Programa de Pós-Graduação en Difu-
sión del Conocimiento de la Universidad Federal de Bahia (UFBA) y Profeso-
ra Efectiva en la Universidad Estadual del Sudoeste de Bahia (UESB), en el 
curso de Licenciatura en Danza, donde se desempeña desde 2013.

Entre 2007 y 2009, se desempeñó como Profesora Sustituta en el curso de 
Licenciatura en Danza de la Escuela de Danza de la UFBA. En 2016, fue 
aprobada en la planta efectiva de la misma institución, en el primer concurso 
realizado para el cargo de Profesora de Danza Afro. Se desempeñó también 
como Profesora y Coordinadora de la Escola de Dança FUNCEB/Pelourin-
ho entre 2009 e 2013, en los cursos libres, profesionalizantes y preparatorios 
de la institución.

Entre 1996 e 2013 sirvió en la Policía Militar da Bahia, trabajando en 
vigilancia preventiva y comunitaria, al mismo tiempo que fue actriz, intér-
prete, coreógrafa y directora del Grupo de Artes de la PMBA. Investigadora, 
amante y multiplicadora de las danzas creadas en los escenarios de los Blocos 
Afro de Salvador desde 1999; es creadora y difusora de Dança(s) de Blocos 
Afro.

Imparte clases de danza en diversos estados de su país en distintos contextos 
socioculturales y en el exterior, difundiendo la Dança(s) de Blocos Afro y los 

6   Nota de la edición: Cumeeira es la estructura central y sagrada de un terreiro (templo, 
casa religiosa) de Candomblé. Las referencias religiosas fueron transcriptas tal como fue-
ron expresadas por las y los participantes. Alentamos a que su profundización sea realiza-
da en las fuentes autorizadas correspondientes.



26	

movimientos negros como movimientos políticos y educacionales creados para 
la valorización y proyección de la verdadera historia negro-africana. Realiza 
formaciones para artistas, compañías, grupos, colectivos y agentes sociocultura-
les que actúan em esta temática en sus contextos. Desde 2003, imparte cursos y 
talleres de Dança(s) de Blocos Afro en la Escola de Dança de la FUNCEB.

Obra: Documental Danza(s) de Blocos Afro

Buenas noches. Antes de cualquier otra cosa me gustaría pedir a benção, 
pedir permiso a los velhos, a mis iguales, y de los que están también por 
venir. Quiero agradecer inmensamente este encuentro, que acostumbro 
mucho de llamar esos “encuentros maravillosos de xiré” —el xiré es un 
ritual de aquí de nuestros terreiros de candomblé—, una ronda donde 
intercambiamos conocimientos, sabidurías, energías, y nos alimentamos. 
Antes que nada, quiero agradecer a Marcela que es la responsable de esta 
encrucijada en la que estoy ahora encontrándome con Paula, con Laura, 
con Carla [Grosso], con Laura —son dos Lauras ¡qué maravilla! —, con 
Wanda, con Leandro [Mellid] que está tras bastidores, con Cecilia, con 
Leda [Ornellas] y Vera [Passos], mis hermanas de roda. Entonces Marcela 
muchas gracias, espero que nos reencontremos en breve para seguir nues-
tras giras, nuestras encrucijadas, más conectadas, más juntas y fortaleci-
das, porque estos momentos de encuentro —aunque sean virtuales— nos 
fortalecen en este momento de pandemia en que el mundo entero está 
gritando por la vida, y sabemos que la danza es vida. Y la danza de matriz 
africana, las danzas negras, nuestros orixás, nuestros movimentos y nues-
tras ancestralidades son lo que nos fortalece.

Voy a intentar traducir un poco lo que son las danzas de blocos afro. 
Ese vídeo que vieron trae un poquito de lo que son, que es la unión de 
muchas expresiones: la danza, el canto y la música. La estética del trenzado, 
del turbante de amarrado, el movimiento yendo a la calle y viniendo de la 
calle, para adentro, y nuestros cuerpos todos entrelazados en movimiento. 
No consigo decir si es una cosa u otra, pero sí todo eso junto: un conjunto 
de informaciones que traducen el legado negro africano dejado por nues-
tros antepasados, por mis antepasados. La danza de blocos afro surge de 
mi trayectoria, de mi experiencia como mujer negra en una sociedad o 
en sistemas que insisten en negar todo lo relacionado al hombre negro o 



27

la mujer negra. Entonces es una danza que surge de la resistencia; es una 
danza en la que aprendo en mi familia desde pequeña, porque mi familia 
me enseña a resistir, a crear, a recrear, me enseña a reinventar. Entonces la 
danza de blocos afros es resistir, es recrear, es reinventar, es estar siempre en 
movimiento. Es una danza que aprendí dentro de los terreiros de candom-
blé, que me enseña a obedecer a mis mayores, a aprender de mis mayores 
y a enseñar a los más jóvenes, para que nuestra cultura, para que nuestro 
conocimiento no se pierda a lo largo de nuestra historia. Es una danza que 
aprendí dentro de los bloques afro de Salvador [de Bahía], que desarrolla 
acciones de empoderamiento para las mujeres negras, para nuestras cultu-
ras negras. Es un baile en el que nosotras, las mujeres negras, decimos: yo 
tengo poder, puedo estar donde quiera estar, soy dueña de mi cuerpo y he 
construido esta sociedad. No soy un objeto, soy conocimiento, soy poder. 
La danza de los blocos afro asume una responsabilidad muy grande.

Voy a traer algo de lo que nos presenta [la autora] Grada Kilomba, 
que dice así: “me parece que no hay nada más urgente que empezar a 
crear un nuevo lenguaje, un vocabulario en el que todas, todos, todes, 
nos podamos encontrar en la condición humana”. Ella trae precisamente 
eso, la danza de los blocos afro es un camino que se lanza para que poda-
mos comprendernos como sujetos, como personas, porque motiva a cada 
persona a encontrarse a sí misma, a saber de dónde vino, a construir su 
historia y a conocer su historia, a saber cuáles son las matrices estéticas que 
constituyen la construcción de una ética. Me preguntan cuál es su estética; 
y nuestra estética dentro de la danza de blocos afro, dentro de las danzas 
de matrices africanas, es ética, es filosofía de vida. Así que nuestra estética 
es ética, y esta ética acompaña la danza de los blocos afro. Respondiendo 
a la pregunta sobre cómo la simbología de orixás está dentro de la danza 
de los blocos afro, los terreiros de candomblé son los que construyen los 
movimientos, a través del ijexá que cobra otro significado cuando sale a 
la calle. Muy parecido al candombe, muy parecido a lo que vi en Buenos 
Aires presentado por Marcela, muy parecido a lo que vi en este video de 
Exú con el que abrieron las transmisiones.7 Es el terreiro invadiendo la 
ciudad, es el terreiro cambiando una imposición social, una imposición 
política de exclusión. Entonces los terreiros de candomblé son las bases, 

7   Se refiere al video de presentación del Grupo GEMAA, disponible en el Canal Youtube 
del IIEt aquí https://youtu.be/dD7irmCHJM4?si=T_HjXkdcNxY2FNdR



28	

son los pilares, son las cumeeiras que nos alimentan, nos retroalimentan, y 
que también nos hacen avanzar.

Finalmente, quiero decir algo sobre cómo dialogan lo sensible y el 
pensamiento en la práctica de esta danza de blocos afro, esta pregunta es 
importante. Porque lamentablemente aprendemos viendo las cosas, ¿ver-
dad?, así que todo se basa en lo que vemos. Como dice la filósofa africana 
Oyeronke [Oyewmi], que llama nuestra atención sobre el hecho de que 
necesitamos sentir, no es “pienso, luego existo”, sino “siento y por eso 
existo”. Entonces la danza de los blocos afros toma este camino de sentir, 
de mirarse a sí mismo, de sentir la danza, y de construir la danza desde 
el olor a lavanda, de sentir la danza y construir la danza desde el sabor 
del abará, del acarajé, desde el tacto y el abrazo que damos a todos los 
que están presentes, incluso aquí en esta pantalla, abrazándonos. Sentir la 
danza a través de las memorias que son llevadas, ya saben, a través de las 
memorias a las que somos llevados a visitar, memorias a las que quizás no 
se haya accedido nunca. Porque cuando preguntamos dentro de la danza 
de blocos afro qué es este cuerpo, qué danza es esta danza, esta pregunta 
nos lleva a lo profundo, y a visitar nuestras memorias de donde vine, de 
quién es mi familia o de por qué estoy aquí y qué me llevó a bailar hoy. 
Así que son danzas donde nuestros cuerpos son las plumas que escriben 
nuestras historias, y nuestros recuerdos y nuestras historias son las tintas 
que llenan y firman esas plumas, estas historias.

Adupé, gratitud, salve, salve.



29

Vera Passos

Máster en Danza por PRODAN – UFBA, artista de 
danza cuya trayectoria fue constantemente formada por 
las enseñanzas de los terreiros de candomblé, donde 
tuvo su primer contacto con el movimiento. Luego con-
tinuó sus estudios de danza moderna en Salvador con 
la profesora Gal Mascarenhas, involucrándose con otras 
formas de danza como Ballet Clásico, Jazz, Danzas 

Contemporáneas y Tradicionales Brasileñas. Passos bailó en compañías como 
África Poesía, dirigida por Armando Pequeno; la Companhia de Dança Jor-
ge Silva y fue bailarina solista en el aclamado Bale Folclórico da Bahia. Co-
menzó sus estudios con la Técnica Silvestre desarrollada por Rosângela Silvestre 
en 1984, y en 2002 comenzó a compartir la Técnica en Salvador y en todo el 
mundo. Actualmente es directora artística de Viver Brasil Dance Company 
en Los Ángeles y directora fundadora de Casa de Cultura Somovimento des-
de 2020. Vera divide su tiempo entre las clases de Composiciones Silvestre y 
Corpo Terreiro – Orixa, experiencias en danza impartidas en Brasil, África, 
Estados Unidos, Europa y algunos países de América Latina. Sus residencias 
artísticas anuales en la Casa de Cultura Somovimento concentran a un gran 
número de estudiantes de todo el mundo.

Obra: Fragmentos de un tiempo

Buenas noches, gente. Soy Vera Passos, artista de danza de Salvador, Ba-
hía. Me gustaría pedir permiso a todos, a los más jóvenes y a los mayores 
también, para hablar un poco con ustedes. Gracias por su presencia, a las 
personas que están aquí en Zoom y también a las personas que están vien-
do en YouTube, gracias por donar su tiempo a todos nosotros. Gracias al 
proyecto GEMAA, Paula, Laura, gracias por la invitación. También agra-
dezco a estos artistas que están aquí compartiendo el espacio conmigo. 



30	

Tanta gente: Ornellas, Carla Grosso, Cecilia Benavídez, mi amiga Telma, 
mucha gente que está aquí. Dije esos nombres, pero representan a todos.

Quería hablar un poco sobre mi trayectoria en la danza. Trabajo con 
la técnica Silvestre, y también busco la nutrición, el alimento, en la simbo-
logía de las danzas de los orixás. Me crié en un terreiro de candomblé junto 
con mis padres, seguía y acompañaba a mis padres; mi padre era Ogãn de 
canto.8 Así que los fines de semana, cuando nadie trabaja y todo el mundo 
va a las fiestas, la fiesta a la que él siempre iba eran las ceremonias religio-
sas en las que yo lo acompañaba. Dentro de esas rodas tuve contacto con 
el movimiento por primera vez, me acuerdo como hoy que iba con mis 
padres, me vestían, me colocaban toda la ropa —aún la sagrada— en mí, 
y yo bailaba con todo el mundo en la roda. Y me acuerdo como hoy que 
hubo muchas veces en que bailé toda la noche, junto con todos. Solo me 
detenía cuando era hora de comer porque nunca manifesté, y así fue como 
me encontré con el movimiento.

Mi madre era de una familia muy humilde, Raimunda Maria Passos; 
mi padre Lídio Santa Ana, y no podían meterme en una escuela de baile 
para poder desarrollar este gran deseo que tenía. Así que aprendí mucho 
en mi calle, viendo cosas en la televisión, también en una iglesia que estaba 
muy cerca de mi casa, donde Leda Ornellas era la maestra. Así que también 
aprendí allí, tuve buenas experiencias en esa iglesia. Y a los catorce años fui 
a una escuela de baile, más tradicional, y allí conocí a varios profesores; y 
poco después terminé yendo a la Escuela de Danza de FUNCEB [Fun-
dación Cultural del Estado de Bahía] donde obtuve mi primer título en 
danza, cuando el curso todavía se llamaba Curso Vocacional. Poco después 
comencé a dar clases en la propia escuela de baile de FUNCEB.

Siempre me gustó compartir conocimientos —creo que en este mo-
mento de compartir estamos aprendiendo mucho—, y mis estudiantes 
[decían] “ah, Vera venía a compartir...” Yo comparto, sí, pero aprendo 
tanto que ellos no saben, modifican tanto todo lo que está en mi cabeza 
—a veces muy bien organizado—, que llegan y cambian todas las cartas, 
sacan todas las cartas de su sitio.

Fue en 2010 que le escribí a Sandra Medina y le dije: “ah, Sandroca, 
quiero ir a Argentina a dar un taller”. Ya habíamos hablado de eso, y me 
respondió “ah, está bien Veroca, voy a hablar con la gente de aquí y va-

8   Nota de la edición: ver nota 6 de este capítulo. 



31

mos a ver si podemos organizar algo”. Y al día siguiente me dijo “Vera, 
ya hablé, vamos a organizar algo para vos”. Estaba en Los Ángeles en ese 
momento porque también trabajo con la Compañía de Danza Viver Brasil 
dirigida por Linda Yudin y Luíz Badaró, ahora soy la directora artística de 
la compañía. Así que regresé de Los Ángeles a Salvador y me fui directo a 
Argentina, y ésa fue mi primera residencia en su país.

Estoy muy agradecida por haber comenzado allí en Argentina, por-
que después de eso se me abrió mucho espacio para trabajar, para salir 
al mundo, para dar mis clases. También adquirí un hábito muy grande, 
que es cultivar los ancestrales de cada lugar. Y luego, en cada lugar al que 
llegué, siempre inventé una forma con los estudiantes de promover algo 
que compartiríamos con la comunidad. Así que este fue mi carro-jefe9 de 
mis viajes por el mundo, con mi proyecto ahora titulado Bailando en la 
Tierra, que es exactamente ese lugar de viajar por el mundo cultivando 
a los ancestros de cada lugar con nuestra danza, con nuestro canto, con 
nuestra armonía.

Este solo que les mostré —Fragmentos de un tiempo— nació exacta-
mente de ese lugar, fue en medio de la pandemia y ya echaba de menos 
bailar con mis alumnos y producir cosas. Así que fui al patio trasero y 
bailé. Espero que lo disfruten, y también espero que este tiempo pase 
pronto y podamos volver a encontrarnos para bailar, abrazarnos y ser 
felices como merecemos, brillar. Un fuerte abrazo a GEMAA, un fuerte 
abrazo a cada persona que está allí ahora y a todos los estudiantes de 
Buenos Aires, Argentina.

9   Carro-jefe es la forma de denominar a la carroza principal de un desfile de carnaval. 



32	

Telma Meireles

Bailarina y coreógrafa, es una de las primeras profesoras 
que dicta clases en Argentina. Se inició en el estudio 
de las danzas afro de la mano de Mestre King. Desde 
1991, dicta clases en Argentina, residiendo en Buenos 
Aires y luego en Córdoba (2003 a la actualidad). En 
los años noventa fue profesora en el Centro Cultural 
Ricardo Rojas (UBA) y creadora y directora del primero 

Instituto de Danzas Africanas de Buenos Aires. Coordina talleres semanales 
de danzas afro Ritual en la capital de Córdoba, Villa Carlos Paz y Villa La 
Bolsa. Entre 2008 y 2010 fue convocada como docente en los seminarios de 
danza popular de la Secretaría de Extensión Universitaria de la Universidad 
Nacional de Córdoba. Coordinó el seminario “Los aportes de la cultura negra” 
en el Postítulo de Actualización Académica en Danzas Folklóricas (IPEF, años 
2011 y 2012) y es colaboradora de la materia Danzas Rituales en el profesora-
do de la escuela de danza ARTS, Córdoba, Capital. Ha participado en eventos 
de distinta índole; entre ellos, como coreógrafa en los carnavales de Corrientes 
(1997 y 1998) y como bailarina en la apertura de la muestra de gigantografía 
de la National Geographic Un tributo a África (2001). También se desem-
peñó como coreógrafa y bailarina en los espectáculos Katendé (2009), Maku-
malambo (2014), y Orixás (2016 a 2018). Ha participado varios años en 
los encuentros culturales de Villa del Dique y San Antonio de Arredondo con 
talleres multitudinarios de danzas rituales. Recibió un reconocimiento en el 
Congreso de la Nación por su destacada labor con las danzas africanas.

Obra: Mojubá 

Yo soy Telma Meireles, coreógrafa, bailarina de danzas africanas, danzas 
primitivas en este caso. Antes de todo me gustaría agradecer al equipo de 
GEMAA por invitarme a este evento donde podemos estar acá divulgando 



33

sobre la cultura africana, sobre nuestros orixás, sobre la cultura yoruba. Así 
que realmente es muy necesario mantener viva nuestra cultura y mante-
nerla despierta. Me acuerdo de que para los años noventa, cuando llegué a 
la Argentina, mucha gente me decía que la cultura negra estaba dormida, 
y que de una cierta forma fue despertada. Eso es maravilloso, me encanta, 
me pongo feliz por ser parte integral de este despertar de esta cultura tan 
maravillosa y profunda que es la cultura urbana, la cultura afro.

Me gustaría contarles que vengo desde Bahía; he trabajado muchos 
años en el campo de la danza, para ser más precisa treinta años. He llega-
do a varios rincones, he conocido varias formas de comunicarme con mi 
cuerpo, de hablar con mi cuerpo, y la verdad lo que he encontrado en este 
camino es que no hay una separación entre la danza, entre tu vida profe-
sional y tu vida personal. No hay una separación, uno está conectado, la 
vida está bailando, el universo está en movimiento constante. Hay un bai-
le constante dentro de cada uno de nosotres, todos los días, todo el tiempo 
y a toda hora. La vida en sí es un movimiento constante, es una danza 
constante y lo que he encontrado en este camino es esto: he descubierto 
que en realidad no había una bailarina aparte de Telma, realmente es una 
unidad cuando lográs conectarte con la danza desde este lugar. La vida 
está más viva que nunca, te sentís conectada con el universo, te sentís en 
ritual como el sol, que hace su ritual cada día, como nuestra respiración, 
como nuestro cuerpo. Sabemos muy bien que el cuerpo tiene sus rutinas 
naturales donde nosotros no podemos hacer nada, ya está ahí, es natural. 
Es una danza que ya está ahí, constante, en cada una y en cada uno de 
nosotres.

Aprovecho este momento para poder dar testimonio de que la danza 
africana, la danza que te conecta con los orixás, las energías de la natura-
leza, es una danza que te hace ponerte al revés, o sea, te mete allá adentro 
para que te puedas encontrar. Porque cuando llegás ahí encontrás la fuerza 
de Ogum, la fuerza y la tenacidad de Iansá, la dulzura de Oxum, la sabi-
duría de Oxalá, y así sucesivamente. Tengo la sensación de que los dioses 
están hablando con nosotres todo el tiempo, porque hubo un momento 
donde el hombre estaba conectado con Dios y de repente nos separamos. 
Yo tengo la sensación de que la danza africana te hace conectar, hay algo 
ahí que te enchufás y que de repente estás en sintonía total con el univer-
so, con los tambores, con tu cuerpo, con cualquier cuerpo. Es una danza 
que está para cualquier cuerpo, y de hecho no necesitamos un cuerpo 



34	

específico para danzar una danza específica, ya que la danza es un regalo 
de los dioses hacia nosotres, es un regalo de los dioses.

Mi ofrenda de hoy es una pequeña danza de Exú, que es una de las 
primeras energías dentro del panteón africano, es una energía que está 
relacionada con las puertas, con abrir portales como estamos necesitando 
ahora, que estamos entrando a un nuevo portal; necesitamos abrir el ojo 
interno para poder atravesar ese portal. Y qué mejor que a través de la 
danza.

Muchas gracias una vez más al equipo de GEMAA por ese encuentro, 
infelizmente no puedo estar personalmente por causa de la danza, pero 
felizmente porque estaré bailando justo en ese momento. Como la vida 
está en un baile constante, ahí estaré yo bailando mientras ustedes están 
acá hablando de la danza, y me gustaría ser parte de alguna forma así que 
filmé este video. Es un placer poder compartir esta pantalla con Vera, 
Leda, Laura, Cecilia y todo el equipo que está ahí. Agradezco por poder 
compartir con ustedes este momento, aunque sea virtual. Les mando un 
beso grande.



35

Valdir Silva

Licenciado en Danza por la Universidad Federal de 
Bahía, se formó además con Mário Gusmão, mestre 
King, Augusto Omolú, Armando Pequeno, Reginaldo 
Flores y otros artistas. En 1986 viajó a Estados Unidos 
para participar del programa de intercambio cultural 
de Partners of the Americas. Trabajó en ese país junto 
con Susana Martins y Clyde Morgan. Dictó diferentes 

cursos sobre danzas afrobrasileñas en Nueva York y, en Nueva Jersey, creó las 
compañías de danza Axé Brasil y Dance-Drum. Desde 1991 hasta el año 
2022, residió en Argentina y dictó clases en diferentes centros culturales y 
universidades del país. Además, creó y dirigió en el país distintas compañías 
de danza con las que propuso múltiples espectáculos. Estrenó su última obra 
Matria. Un sueño con las rosas negras en el año 2021, con el apoyo del 
Gobierno de Río Negro. Desde el 2023 hasta la actualidad se encuentra resi-
diendo en Fortaleza, Brasil.

Obra: Natural Mystic

Epa Babá.
Nacer en Salvador, nacer en el barrio, o en el gueto, como deci-

mos, es algo muy potente. Porque lo primero que aprendemos como 
afrodescendientes es la palabra “no”. La palabra “no” te va persiguiendo 
como si fuese una sombra, al punto que uno deja de creer en las po-
sibilidades. Y ésa es una de las cosas que me marcó toda la vida, y me 
motiva a la creación de todo lo que yo hago. Es como una forma de 
que el “no” inicial sea “sí”, porque “no” es “sí” y que no venga disfraza-
do, porque “no” es “sí”. Entonces en toda mi obra y en mi desarrollo 
artístico, busco mandar un mensaje para la comunidad de los barrios 
de Bahía, de Brasil: que el “no” puede ser “sí”, y que podemos hacer y 



36	

que podemos inspirarnos y que podemos crecer. Y eso es una cuestión 
de un objetivo concreto, y eso me motiva a hacer este solo, por ejemplo 
[se refiere a la obra Natural Mystic]. 

Para mí es muy importante en el proceso la presencia de la voz de 
mis maestros, de Clyde Morgan, Mestre King, Armando Pequeno, de 
Mário Gusmão, que fue con quienes empecé a tener el primer acerca-
miento profesional con la danza. En este proceso esa voz va guiando, 
va diciendo “bueno, eso podés, si vas a levantar la pierna, si vas a saltar 
tenés que usar tal musculatura como para que vayas un poco más arri-
ba…” Y como diálogo sentí la entrega del cuerpo, en relación con el 
espacio, en relación con todo lo que la naturaleza nos ofrece, como la 
fluidez del río que te deja claro que es posible a través de la fluidez, de la 
cosa suave, que también podés vencer, también podés llegar lejos. Esa 
es una de las cosas en ese diálogo que para mí está presente.

Con respecto a la simbología, nosotros que nacemos en una villa, 
en una favela, lo primero que aprendemos es esas palabras africanas que 
dice la abuela: atrás de Dios que acompaña está la figura de Oxalá, cla-
ramente en nuestra cabeza. La mirada de Oxossi, la mirada de la bús-
queda, la mirada de lo voy a conseguir porque estoy mirando muy atento. 
Estos elementos de los orixás es como que se incorporan o se revelan 
a través de este cuerpo que tiene claro qué va a conseguir, y entonces 
usa esa esencia que tenemos adentro. Más allá del criterio estético, para 
nosotros, aprendemos muy temprano que el día viernes es el día de 
Oxalá, y que Oxalá es el gran padre, el gran guía, el gran papa, el gran 
gurú de los orixás. Entonces ese blanco es como tener la presencia del 
xiré, y en el xiré es como tener todas las cosas juntas, potenciadas, y que 
te llevan. Y eso ha sido fundamental a cada momento que voy a crear 
un espectáculo.

El nombre Natural Mystic me hace acordar a la potencia que ha sido 
y que todavía sigue siendo Bob Marley y su mensaje. Natural Mystic es 
el misterio que tenemos de resistencia, porque imaginate que nosotros 
somos sobrevivientes cada mañana que despertamos en una villa, en 
una favela en Brasil. Es como celebrar la vida misma, porque hoy por 
hoy entran la policía y la milicia adentro de las favelas y salen matan-
do a las personas negras, matando a la juventud negra. Entonces es el 



37

misterio de que podemos resistir, podemos seguir y podemos vencer y 
pasar adelante, como hemos tenido pruebas ahora en las olimpíadas, 
que sale una favelada y gana una medalla de oro o de plata. Entonces 
esos elementos de la supervivencia nuestra en el Brasil racista, clasista y 
machista, en donde las mujeres negras fueron siempre pensadas como 
reproductoras de mano de obra barata, reproductoras de niños para ser 
asesinados y ese tipo de cosas… es muy fuerte.

Natural Mystic es mi presencia y creación, porque cuando bailo, yo 
tengo en mi cuerpo a Mestre King, a [Augusto] Omolú, tengo a Clyde 
Morgan, tengo a Ismael Ivo, a toda esa potencia negra de Brasil que nos 
empujó para adelante. Esa gente que decía “vos podés, podés, podés… 
estás saltando poco, saltá más arriba” y que hizo que uno descubra su 
potencia, su propia danza, su propio ser, a través de esta grande cadena 
que son y que han sido nuestros ancestros, con este misterio de fe que 
nos pasa al cuerpo con esa posibilidad de poder vencer. Entonces para 
mí Natural Mystic tiene todo ese potencial de historia de resistencia 
negra, de nuestra querida Bahía, de nuestro querido Brasil. Ese es el 
mensaje para nuestra juventud. Gracias.



38	

Cecilia Benavídez

Docente, bailarina, acunada en las danzas de Matriz 
Afro y en los abrazos de lxs maestrxs en los caminos en 
Bs As., Uruguay, Cuba y Brasil. Artista en construcción, 
andamiada en las experiencias grupales de Oduduwa y 
La Chilinga. Guiada fuertemente en el sentir, el pensar 
y el accionar que son parte de una misma cosa. Formó 
parte del grupo Iyamba, propició los espacios para la 

creación de los grupos Imales, Santo y Pagano y sus facetas.
Con el axé de los Orixás y la memoria de donde creció, ha sabido con-

quistar batallas y aprender de las que ha perdido. Bajo esas protecciones y el 
apodo de “la negra”, ha atravesado espacios bailando con las espadas de Ogum 
en las calles embanderadas por la Memoria, la Verdad y la Justicia e “Iyeyas” 
en rondas dentro de algunas cárceles federales. Anclada en el convencimiento 
de que la herencia afrodescendiente la anida, camina y baila en las escuelas 
públicas intentando despertar y entramar memorias.

La siguen acompañando muchas preguntas de quién es y de lo que hizo, 
pero una certeza: que las memorias arden en el presente de los cuerpos y que lo 
colectivo es la posibilidad de transitar lo incierto. Larôye!

Obra: Habitaciones

Hola, una saluda como la primera vez porque sabe que hay un montón de 
gente que está viendo. Y bueno, entonces una vuelve a saludar para todos 
esos y esas que no podemos ver, pero que sabemos que están ahí. Y no sólo 
en el chat, sino todos los otros que nos acompañan que están ahí. Antes, 
cuando ustedes estaban viendo el video, compartía con las compañeras y 
los compañeros acerca de la potencia de uno según de dónde uno viene.

Este video, Habitaciones, de algún modo es como el tratamiento del 
archivo, traducir el archivo, sobre cómo hacer para que aquella memoria, 



39

aquellas cosas que sucedieron, sean potentes en este presente. Y además 
me requería, como me suele pasar, la ayuda de otres. Este video es produc-
to de… es un instante, de un momento de una obra que fue pensada en el 
2015, donde me atravesaban algunos orixás y sentires. Cuando Vânia traía 
esta idea de sentir, creo que desde el primer momento de aquellas clases 
con Telma Meireles y Concepción Soares fue una catarata de sentires, y 
eso lo agradezco profundamente. Y esos sentires fueron los que llevaron 
a la construcción de este video: cómo volver al archivo, a ese lugar que 
sucedió, cómo traerlo en presente, conmovida por un presente que como 
todos sabemos es por momentos muy doloroso, por momentos muy inso-
portable. Y que tal vez lo soportable de eso son las memorias de esos otros 
y otras y otres que nos atravesaron en el cuerpo, en el cuerpo concreto y 
palpable, en ese cuerpo que nos sostiene, digo yo. Se me venían muchas 
imágenes relacionadas a la muerte. Hoy Leda cuando arrancaba hablaba 
“del pasaje de mi madre” y creo que las Danzas de Orixás me hicieron 
entender que encontramos modos de encontrarnos con esas muertes.

Hace unos meses nos encontrábamos el 24 de Marzo en una plaza y 
me encontraba diciendo eso, en este tiempo fue un modo de mirar a la 
muerte, de mirarla a los ojos y decirles vamos, vamos por acá.10 Estaba 
Omolú, estaba Iansã, estaban esas gestualidades de lo afro que siempre me 
conmovieron, esas gestualidades que tienen que ver con de dónde venimos, 
como el jinká11 —en ese video algo de eso tenía que ver— que es de donde 
vengo, como decía Valdir. Vengo de la provincia de Buenos Aires, vengo 
de intentar ver cómo alguien accedía a estos lugares, cuando era como mal 
visto, donde todo lo que hacíamos no había palabra para definir, donde no 
había lugar para la danza —en líneas generales estoy diciendo—, y mucho 
más en relación con todas las expresiones afrodescendientes.

Las imágenes que intentaba poner en el video son eso, como otros 
cuerpos todo el tiempo en mí, siento que habitan otros cuerpos, otras his-
torias. Y a lo largo de todo este tiempo, lo voy a traer a Exú nuevamente 
—Larôye—, porque Isa Soares hace muchos años me dio la posibilidad, 

10   Nota de la edición: Se refiere a las movilizaciones por el Día Nacional de la Memoria, 
por la Verdad y la Justicia, en donde participa el Colectivo Danzas Afro. Ver más en Picarel, 
Paula Inés (2025). Historias bailadas. Memorias y significaciones de las danzas afro en Buenos 
Aires. Buenos Aires: Ed. de la autora, pp. 279-308.
11   Movimiento de rebote de los hombros característico de la danza de simbología de 
orixás. Ver más en Picarel, Paula Inés (2025). op. cit., pp. 121; 156.



40	

bailando orixás, de bailar Exú en la calle, en homenaje y en resistencia. 
Hoy Vânia usaba las palabras ancestralidad y resistencia, también muchas 
veces. Nosotras tuvimos la oportunidad —digo nosotras porque muchas 
de las compañeras que estamos acá fuimos parte de eso—, bailábamos 
para homenajear y denunciar que un compañero afrodescendiente había 
sido asesinado por la policía, justamente por ser un militante, nada más, 
y por ser negro.12 Entonces en esa experiencia que fue Kalakan Güé13 sali-
mos a la calle y ahí bailé Exú; Isa en ese momento me dijo “vos tenés que 
bailar Exú”. Y a partir de ese momento siento esto, lo digo ahora ¿no?, en 
ese momento no era muy claro. Cuando terminé de bailar y me senté en 
Plaza de Mayo me vibraba el cuerpo como algo de lo que aparece en ese 
video; ese vibrar, ese sacudir, que para mí es un sentir-pensar, se repitió en 
cada uno de los espacios que sentía que entrábamos a mover. Por eso digo, 
también el video es ese habitar: habitaciones, lugares posibles de ser, fue 
Plaza de Mayo con ese lugar de la construcción, y volver a poner a traer 
nuestras memorias que son tan significativas. Digo, soy eso, yo, ustedes, 
nosotras, somos parte de esa memoria de lo que significaron los 30.000 
desaparecidos en la dictadura militar. En la cárcel donde justamente está 
llena de aquellos para quienes el “no” fue más fuerte que el “sí” como decía 
Valdir. La escuela, como ese lugar donde no se hablaba de lo negro; o el 
jardín de infantes cuando una vez jugábamos con una pelota con una niña 
y hablábamos del mundo y me dijo: “ah, en el mundo hay algunos de pelo 
rojo y otros son negritas como vos”.

Para mí esos relatos, esas historias, esos lugares, son cuerpos que habi-
tan en mí, como mis maestros, maestras, maestres a lo largo de todo este 
tiempo. Cuando hablo de maestros también hablo de mis compañeras de 
trayectoria, de Oduduwá, en La Chilinga… no sólo los maestros como 
Telma que abrieron ahí, o Augusto Omolú que abría y decía: “ellos fueron 
esclavizados y la resistencia de esa historia está en los cuerpos”. Eso es la 

12   Se refiere a José Delfín Acosta Martínez, activista y gestor cultural asesinado por la 
Policía Federal en un episodio de violencia institucional racista. Puede consultarse más 
sobre la historia de su importantísimo rol como impulsor de cultura afro en Buenos Aires, 
su asesinato y el posterior activismo en su memoria y por pedido de justicia en Picarel, 
Paula Inés (2025), op. cit. , pp. 186-190.
13   Comparsa de candombe creada por Ángel Acosta Martínez en 1997 en homenaje a su 
hermano asesinado por la policía. Ver más en Picarel, Paula Inés (2025), op. cit. , pp. 192-
198.



41

construcción de lo posible, que nuestros cuerpos son la construcción de lo 
posible y ahí estoy profundamente agradecida por haber experimentado 
eso en el cuerpo y no poder dejarlo más.

Por eso ese final creo que es en proceso, como diría [Marcela] Gayo-
so; eso nunca está terminado, siempre es un proceso, es un presente. En 
este video, esa idea de esos cuerpos cubiertos es para mí hablar de esos 
otros cuerpos que están ahí. Ese cuerpo cubierto son un montón de otros 
cuerpos que están en uno y que nos permiten que sigamos construyendo. 
Porque aún cuando dejemos de estar acá vamos a seguir construyendo.

Estoy profundamente agradecida, gracias por esto, yo sé el esfuerzo 
que lleva siempre esto, sé que muchas de las personas que están escuchan-
do son parte de esto, aunque ahora no las podamos ver.

Sólo quiero leer un párrafo final de Adolfo Colombres que es un an-
tropólogo que se dedicó a investigar mucho sobre las expresiones en Ar-
gentina, en Corrientes. Tiene un libro muy interesante donde dice algo 
sobre la magia, pero la magia como ese lugar de emociones intensas, como 
un lugar interesante, vivo, vital, de emociones. Entonces dice —y es un 
poco lo que pensé en este tiempo—: “la función de la magia es ritualizar 
el optimismo humano, reforzar su fe en la victoria de la esperanza sobre el 
temor. Es el prevalecimiento de la estabilidad sobre la incertidumbre, y de 
la confianza sobre la duda, de la euforia sobre el pesimismo”.

Creo que es algo de eso, creo que son tiempos de euforia, creo que 
son tiempos de seguir bailando estos orixás queridos para seguir pensando 
lo posible en esta Latinoamérica tan hermosa y sabia. Muchísimas gracias.



42	

Marcela Gayoso

Docente, bailarina y coreógrafa. Posee una amplia for-
mación, que incluye danza clásica, contemporánea, 
capoeira, danza afrobrasileña, afrocubana, afrorrio-
platense, teatro (actuación y dirección), canto, yoga. Se 
formó con maestros como Isa Soares, Mestre King, Au-
gusto Omolú, entre otros.

Fue coordinadora del Grupo Oduduwa, de la 
compañía BADA – Buenos Aires Danza Afro, y del Grupo Iyami Eleye. 
Da clases de danzas afro en ámbitos públicos y privados. Participó en congre-
sos como expositora y bailarina y tiene artículos publicados. Es directora del 
Proyecto Ilé Cultural, espacio de difusión y transmisión de artes escénicas de 
origen afro dentro del cual organiza clases, jornadas y seminarios nacionales e 
internacionales de danza y percusión.

Obra en proceso En camino + tráiler de Iyami, mi madre.

Muchísimas gracias por la invitación, por crear el espacio, a GEMAA y 
a todo el equipo, por hacer posible este encuentro —que siempre son 
muy necesarios, pero en este momento creo que bastante más—, y po-
sibilitar este compartir entre les colegas y entre el público también, que 
está siempre. Es un lugar de compartir experiencias más que otra cosa. 
También quiero agradecer a mis maestras y maestros: Isa Soares, que fue 
mi primera maestra, a Augusto Omolú y Mestre King. Después vinieron 
muchos otros, pero ellos tres me marcaron no solamente con su enseñanza 
sino con su apertura, porque me han hecho parte de sus prácticas, me han 
abierto camino, me han dado un lugar y eso es para mí es invaluable.

También gracias a toda la gente que me acompaña desde hace mu-
chos años, alumnas, alumnes, amigas y colegas. Sin estar en contacto todo 
el tiempo nosotras generamos una red muy potente, muy poderosa, en 



43

donde nos juntamos para determinadas cosas y ¡bum! se arma un mundo 
ahí. Creo que las energías de todas las que estamos acá y de los que estu-
vieron antes son las que nos acompañan todo el tiempo —como decía acá 
mi comadre [por Cecilia Benavídez]—: esos cuerpos que no vemos y que 
están. Así que agradecida por siempre a los que no vemos también.

Tengo que hablar de los trabajos que presenté. Acá hay dos momen-
tos casi opuestos. Sobre el trabajo en proceso que se llama En camino, lo 
que me ha movilizado a crear fueron mis amigas. Yo estaba casi imposibi-
litada, me sentía imposibilitada de poder hacer y presentar algo para este 
evento. En primer lugar, por la situación que estamos viviendo, que trae 
ya muchas dificultades. Y, por otro lado, porque hace más de no sé ya cuán-
tos años que no bailo. Y acá yo les tiro la pregunta a las colegas, ¿no?, cómo 
hacen, cómo hacemos para conciliar estas funciones que son la docencia, 
la dirección, con el ser bailarina, actriz, etcétera. En mi caso me ha sucedi-
do que la bailarina quedó totalmente relegada, y es muy fuerte, de un día 
para el otro, decir “bueno, voy a bailar, voy a hacer esto, voy a mostrar…” 
cuando hace años que no hay un proceso creativo que asuma para un tra-
bajo propio. Entonces, sinceramente, en este trabajo lo que me movilizó 
a crear fueron mis amigas, que me han sostenido y me han acompañado 
para poder hacer esto que salió un día, porque hasta último momento era 
muy difícil. Así que agradezco acá el apoyo, y realmente es un trabajo en 
proceso porque no puedo hablar de proceso creativo. En realidad, está en 
una primera fase que es el inconsciente puro. Sí hay algunas elecciones de 
las que puedo hablar como la música, por ejemplo, que me gustó la idea 
de que sea un ritmo que es medio zamba, una canción moderna pero que 
tiene tonos folclóricos; y la letra, lo que dice. Algo que a mí me estimula 
mucho siempre es la música.

Hablando de En camino básicamente ese es el proceso creativo, ab-
solutamente de las tripas, y ahora vendrá el proceso de selección y toda la 
parte más racional. Con respecto al otro trabajo, Iyami, mi madre, ahí sí 
hay un gran proceso, porque es un trabajo que nació hace mucho, muchos 
años atrás en un taller de producción, y que después volví a retomar con 
un nuevo taller de producción, y que terminó siendo una obra. Justo coin-
cidió con el momento mundial de lucha feminista, en la que hablamos de 
las problemáticas de las mujeres y la lucha de las mujeres, sobre todo con 
respecto a la violencia de género y la discriminación.

Sobre ese trabajo también quiero agradecer mucho a todo el equipo, a 



44	

todo el grupo que me acompañó, que nos acompañamos, porque ha sido 
gran parte de ese trabajo la creación y producción grupal también, en coo-
perativa, con todo lo que eso significa. Es un trabajo que tocó fibras muy 
sensibles, nos dimos cuenta de que de alguna u otra manera todas pasamos 
en algún momento por una situación difícil por ser mujeres, y en el que 
también hay mucha, mucha tripa. Creo que en mi caso a mí me guía lo 
sensible, me guía antes que el pensamiento, antes que la elaboración: antes 
que todo eso me guía el sentir. Como dijo Vânia, como dijo también Ceci, 
ese es mi timón; después, pero mucho después viene la elaboración y todo 
eso. Pero para mí primero es la sensación, y es el cuerpo primero, es el 
movimiento, qué nos pasa con lo que sentimos, y después la elaboración. 
La simbología de los orixás dialoga todo el tiempo, no hay un momento 
en el que diga “bueno, ahora es otra cosa”. No, los orixás para mí también 
son mi guía y mi timón, por más que los rearme y desarme, y a mí me 
gusta mucho fusionar el mundo de los orixás con otros mundos y que los 
otros mundos también intervengan el mundo de los orixás. Porque a los 
orixás yo los veo en todas partes, los veo como aspectos de lo humano, y 
es imposible para mí separarlos de la vida y de la creatividad.

En relación con la cuestión de los criterios estéticos, los de Iyamí, mi 
madre, tienen mucho que ver con la estética de origen afro; a mí me gusta 
mucho incluir todo lo que sea estética afro dentro de las obras que hago. 
Como hace unos cuantos años vengo elaborando y trabajando sobre el 
concepto de reciclado, esa obra tiene, en la escenografía y en el vestuario, 
materiales reciclados. El proceso de creación tiene varias etapas, son pro-
cesos largos, laboriosos, procesos muy comprometidos en todo sentido, en 
un sentido técnico y en un sentido personal de las integrantes y mío. Y de 
paso las quiero nombrar, por favor. Quienes han este estado en la obra son 
Patricia Sande, Silvana D’Aversa, Lorena Tapia Garzón, Nadia González 
Villarroel, Cecilia Ramírez, Ana Chibán y Violeta Schneider, y en la esce-
nografía Rosalba Zóccali, Haske Design en iluminación y Diego Carrizo 
que hizo el hermoso tráiler, a todos muchas, muchas gracias.



45

Carla Grosso

Bailarina, Docente e investigadora del movimiento. 
Nació en Salto, Bs. As., donde obtuvo su formación en 
danza clásica en el Instituto Terpsícore en 1986, e inte-
gró el ballet de Salto bajo la dirección de Graciela Mar-
colini. En 1990 inició su formación en la ciudad de 
Buenos Aires con importantes maestros en clásico, jazz 
y contemporáneo. Integró el ballet municipal del teatro 

Roma de Avellaneda (dir. Daniel Galvé, 1992-1997). Entre 2002 y 2008 
realizó los programas de formación de verano de la Escuela de la FUNCEB 
en Salvador de Bahía, Brasil, perfeccionándose en danzas de orixás y técnica 
Silvestre con Rosângela Silvestre, Vera Passos, y Mestre King. Cada invierno 
entre 2005 y 2007 se formó en jazz y contemporánea de la escuela Dance 
Área de Ginebra, Suiza. En 2006, Ismael Ivo, director artístico del Festival 
ImpulsTanz de Viena, Austria, le otorgó una beca para estudiar en dicho fes-
tival. En Ginebra, conoció al maestro y coreógrafo de Benín Koffi Kôkô, quien 
le posibilitó la apertura a todo el universo de las danzas y ritmos de Benín y 
su conexión con las danzas de la diáspora africana en América, tras lo que 
incorporó estudios de danzas de Haití y Cuba. En 2014 fue seleccionada para 
realizar el primer workshop internacional en Técnica Acogny en la École 
des Sables, en Toubab Dialaw, Senegal. Carla Grosso dió clases regulares en 
la sala Open Gallo de la Ciudad de Buenos Aires durante veinte años conse-
cutivos. Comenzó enseñando Técnica Silvestre y luego sumó clases de afro con-
temporáneo y talleres de investigación. Dictó seminarios en Argentina, Chile, 
Uruguay y Suiza. También organizó diversos seminarios internacionales en 
Buenos Aires para la maestra Rosângela Silvestre (Brasil), y los maestros Evens 
Clercema (Haití), Luiselí Roblejo (Cuba) y Everaldo Pereira (Brasil). Desde el 
año 2000, junto con su colega Luanda Mori, creó el proyecto LinkDanza en 
Buenos Aires, dedicándose hasta la actualidad a la enseñanza, investigación 
y creación. A partir del 2012 incorporó a su trabajo su pasión por las imá-
genes estáticas y en movimiento estudiando técnica, composición, narración y 



46	

edición fotográfica en la escuela Nikon de Buenos Aires y con fotógrafos como 
Fabián Trapanesse, Maxi Oviedo y Chino Albertoni, entre otros. Finalmente 
llevó su obra al terreno audiovisual tomando para componer, como vehículo, 
formas y cualidades de arquetipos femeninos en escenarios naturales.

Obra Lenguaje (fragmento), de Rosângela Silvestre
Obra Gira, de Carla Grosso

Buenas noches a todas y a todos. Estoy muy contenta y muy emocio-
nada por este encuentro. Recién hablábamos de lo que es la danza sin 
encuentro: no hay danza. Para mí al menos es así y estoy gozando de este 
encuentro-danza que se está dando esta noche con colegas tan importan-
tes, que me pone muy, muy emocionada y muy orgullosa. Estoy tratando 
de pensar y religar algunas palabras que fui escuchando esta noche, desde 
que arrancó Leda hablando del pasaje de su mamá, Valdir hablando de la 
potencia de Salvador de Bahía, una tierra amada por mí; de la sensibili-
dad, de la lucha y la resistencia que hablaba Vânia; de lo que dijo Marce, 
cuando parece que no hay lugar a dudas, los orixás están en todas partes.

Y creo que es así, yo me vinculé con el lenguaje de los orixás tal vez 
un poco al revés que la mayoría. Venía de la danza clásica, de formas de 
expresión de danza que tenían que ver con otra historia. Y no puedo dejar 
de mencionar hoy a Rosângela Silvestre, mi maestra, mi guía, mi mentora. 
El primer fragmento que presenté es Lenguaje, una obra de Rosângela, y 
que fue como el inicio de todo lo que desencadenó después la técnica Sil-
vestre, su enseñanza, su transmisión. Cuando hice contacto con esa obra 
a mí se me abrió todo el universo al lenguaje de los orixás, mediante esa 
obra específicamente que habla de la búsqueda espiritual, de iniciados y 
de los que van a iniciarse, describiendo círculos místicos para encontrarse. 
Y fue tal la potencia que sentí en eso que no pude más que sumergirme en 
estudiar y profundizar ese universo. Y así fue como diez años de mi vida 
transcurrieron viajando asiduamente a Salvador de Bahía, a la fuente, lo 
que terminó siendo mucho más que la danza y la música. Sino como pasa 
siempre con la danza, ¿no? los vínculos que se generan de la danza —eso 
es la mayor riqueza, creo que es mi mayor capital hoy—, y a través de la 
danza son para toda la vida y para todas las vidas que vienen después. 

Pude sentir esa potencia en Salvador, y la conexión con ese lengua-



47

je. Yo al principio tenía mucha reticencia porque decía: aparentemente, 
culturalmente, era algo ajeno para mí, totalmente ajeno. Y digo aparen-
temente porque tal vez también eso ajeno terminó siendo la búsqueda de 
mí misma. Cuando una empieza a sumergirse, a investigar, a profundizar 
con el respeto y el compromiso que una tiene con cualquier tradición, te 
das cuenta de que entrás en un camino que termina siendo la búsqueda de 
vos misma. Porque ese vínculo con eso que es aparentemente ajeno, es lo 
que te define más a vos, es lo que te termina identificando a vos. Y a mí me 
ayudó a definirme en muchos sentidos. Así con la técnica Silvestre seguí 
muchos años, enseñándola en Buenos Aires con clases regulares. Después 
la vida me fue llevando por otros viajes y otros caminos, y empecé a dar 
talleres de investigación que fueron la semillita de mis procesos creativos. 
Estoy eternamente agradecida a mis alumnas de esos talleres de investi-
gación, porque de ellas aprendí todo a lo largo de estos veinte años de 
enseñanza que llevo en Buenos Aires; esos espacios sagrados, sobre todo 
los sábados, que eran rituales mágicos. Ahí empezamos a amasar lo que 
fue cada semillita de cada obra, de cada trabajo creativo, con el aporte de 
cada una, profundizando, investigando, trayendo propuestas, ideas, no 
solamente lo que yo proponía. Siempre los procesos creativos empezaron 
en esa instancia de una sala de clase, como una especie de laboratorio, 
y después yo sumé un poco mi pasión por la fotografía y dije: necesito 
empezar a crear en términos de cuerpo e imágenes en movimiento. En-
tonces quiero experimentar con lo audiovisual, y yo tengo pasión por la 
Patagonia, de costa a cordillera —amo la Patagonia—, he dado muchos 
seminarios por allá en distintos lugares, y empecé a recorrerla y a meterme 
y sentí eso, sentí la potencia de los elementos de la naturaleza, la potencia 
de muchas formas y arquetipos. Y entonces empecé a producir audiovi-
sual en determinadas locaciones que iba sintiendo que eran especiales, y a 
trabajar esos arquetipos ahí. Como ver todo el dominio que tienen estos 
símbolos en el cuerpo, recorrer la textura, los colores de todos ellos, en un 
cuerpo que es en transición, que está en transición.

Y el segundo video, Gira, que ya corresponde a esta época y es el pro-
ducto de este tipo de proceso creativo, para mí fue un pequeño homenaje 
de cuando volví de África, cuando estuve en Senegal, en Toubab Dialo, en 
la École des Sables, un lugar donde sentí que tenía que hablar un poco de 
esa liviandad que también sentí en Salvador, que no todo era cargar el peso 
de la crudeza, de lo ancestral. Que se podía vivir esa ancestralidad desde 



48	

un lugar de liviandad, desde un lugar de leveza. Y fue como un pequeño 
homenaje a ese viaje que me dejó una transformación enorme, fue como 
resetear todo lo que yo venía haciendo de antes desde la técnica Silvestre 
hasta la actualidad. Empezar a buscar, a abordar el universo poético de 
cada uno, para encontrar una propia voz de expresión. Aparte, entendí 
después de ese viaje a África que la tradición no es algo fijo, no es algo está-
tico, sino que es algo que está en continua evolución, y que esa evolución 
se da en cada uno, que con el compromiso que va asimilando esa tradición 
lo va transmutando en su propio cuerpo.

Así que eso es un poco mi recorrido, o lo que cuentan un poco estos 
pequeños videítos de mi historia.

En este tiempo de pandemia donde estamos también reaprendiendo, 
lo que hablábamos recién, a ver estas nuevas formas de vincularnos, estoy 
como en un parate y diciendo “bueno, qué va a salir de todo esto”. Yo 
creo que va a salir algo grandioso a nivel de creación y de danza. No por 
mí, lo digo por todos acá, por todas, siento que pasada esta instancia, de 
momentos de mucha oscuridad, creo que van a salir cosas maravillosas y 
grandiosas. Se va a potenciar todo eso. Gracias por la invitación.



49

Wanda Migelson

Bailarina y profesora de Danzas de Matriz Afro (afro-
brasileñas y afrocubanas).
Estudió danzas afrocubanas con Alberto Bonne Sán-
chez, Iliana Mesa Martel, entre otros, y danza afroyoru-
ba con Isa Soares, Augusto Omolú, Claudio de Oliveira, 
Liuva Caballero, y Yonel Blanco, entre otrxs. Fue inte-
grante de varias agrupaciones como Oduduwa, Sense-

maya, Iyamba, ¡Somos!, Son de Cuba, entranSe y actualmente Tamboreras 
Exaltadas.

Dictó clases en varios Centros Culturales, y seminarios en Chile y en el in-
terior del país. Actualmente continúa dando clases en el partido de Exaltación 
de la Cruz, Provincia de Buenos Aires.

Obra: Inspiración

Buenas noches a todos, todas y todes. Inicialmente quiero agradecer de 
corazón este espacio, esta convocatoria. Me honra mucho estar con tantas 
maestras y maestros maravillosos. Asumo que me pone un poco nerviosa 
hablar, pero es un placer total. Y agradezco mucho también, en el contexto 
que estamos viviendo, cómo me llegó la invitación.

Yo estaba con las manos en la tierra, en la huerta ahí plantando mis 
plantines, en mi contexto actual así con la naturaleza. Y la verdad que me 
emocionó y me dio un impulso muy amplio y estimulante para crear. Por-
que en estos tiempos, donde me dejo llevar mucho por lo que voy sintien-
do —más en invierno—, hice como un paréntesis del foco de la danza. 
Mas esta invitación me motivó mucho, y dije, es una gran oportunidad 
para generar, para crear, para sacar lo que estoy haciendo en estos tiempos.

El recorrido que transité fue en varias agrupaciones y clases y viajes 
también hermosísimos, y hace diez años vivo en una zona más campestre, 



50	

donde la naturaleza me abraza constantemente. Es la que en los procesos 
creativos me inspira, esencialmente, y simplemente, e inmensamente, la 
naturaleza. Desde lo personal y artístico es desde las clases con lo que más 
estoy expuesta a brindar en cuanto a la danza, no tanto en espectáculos 
y creaciones teatrales para mostrar. Estoy más dedicada a la docencia y 
también a compartir la inspiración, compartir la danza desde los círculos, 
desde las rondas, desde volver al placer del encuentro.

En estos tiempos el encuentro es eso, nos da la oportunidad de cons-
truir de diferentes formas, como lo virtual. Que también agradezco un 
montón, porque me ha brindado acercarme a mujeres de todo el mundo 
también, y mayormente mujeres que bailan conmigo. Siento que mi pro-
ceso de creación e inspiración es lo grupal, que esencialmente nace desde 
lo individual, desde ese sentir inicial como dijeron muchas y muchos, que 
es la chispa: escucharme y encontrar en soledad y reconocer mi cuerpo y 
reconocer mi sentir y qué quiero expresar.

La naturaleza es mi inspiración, los cuatro elementos; los orixás y sus 
arquetipos son las llaves, el lenguaje mismo que en cualquier ámbito de 
creación están presentes. Estoy fusionando con otras actividades la danza, 
donde el círculo nos une en conexión con nuestro cuerpo y con un tra-
bajo más energético. Agradezco tanto el lenguaje de orixás… que a veces 
quiero abrirme a otras cosas. Pero es como el ABC que tengo para poder 
crear, desde ahí parto; después me abro hacia otros lugares. Pero es el ABC 
donde veo que desde diferentes culturas se habla de lo mismo, nada más 
que nosotros traemos esta gestualidad tan bella, tan vasta de expresión, de 
fuerza, de sutileza, de colores, de sentires… que bueno, al transmitirlos 
a otros ámbitos que no son esencialmente clases de danza afro sino estos 
encuentros más energéticos de conexión, de abrazo a la vida, estoy super 
agradecida por haber encontrado este camino que a mí me abrió el mundo 
de otra manera. Empecé a descubrirme, como decía Carla; eso ajeno ya 
está acá [dice señalándose el pecho]. Es concebir que no es ajeno, somos 
uno, y cuando ampliamos ese concepto de las energías, de arquetipos, de 
cada orixá o de cada elemento, están en el cotidiano.

Yo ahora me dedico también mucho a la cocina, estoy cocinando y es-
cucho músicas que son mi base de inspiración y detonante; y bueno, está 
ahí la danza misma de ese orixá cocinando, danzando… y que después sí 
va en limpio a un proceso creativo donde ahí viene la mente ordenadora. 
A veces tengo que luchar con esa mente, traigo mis espadas de Ogum 



51

porque a veces me limita esa mente. Entonces hay que traerla como aliada 
y en equilibrio para poder compartirla, guiar y crear en grupo, en ronda, 
desde lo más simple. En estos tiempos tan exuescos pareciera, ¿no? porque 
un día estamos con una perspectiva y al otro día podemos estar abajo; 
estamos todo el tiempo surfeando la ola, con revolcones y de repente un 
poco de brisa que te inspira el alma y te hace ver mejor el horizonte.

La obra también fue un desafío para mí, y estoy muy agradecida de 
Alejandra Vasallo14 que está viviendo acá, es vecina mía de la zona; yo 
estoy por Exaltación de la Cruz en provincia de Buenos Aires. Estoy muy 
feliz que mi hermana, amiga, compañera, me haya tomado las imágenes 
y me guía. Y bueno, es eso, poder expresar la inmensidad de la vida, de la 
naturaleza, de los cuatro elementos, de los ritos, de volver a lo ancestral, a 
lo simple, a las plantas y al poder de las plantas. Traer esos valores que hay 
que sembrarlos y hacerlos florecer para que la armonía y el equilibrio en 
este planeta siga para adelante.

Me dejo guiar mucho por las músicas que pesquiso en YouTube, se 
van ligando los temas y así de repente ¡pum! me aparece algo… y era jus-
to en el preciso momento que vino este Bori de Tainá Santos, una grosa, 
una brasileña hermosísima que justo había sacado de la cocina ese tema 
y lo pude plasmar en el inicio, que justo es una ofrenda y homenaje a los 
orixás. En cuanto a la escena es la naturaleza misma, los cuatro elementos; 
y el vestuario fue también dejarme llevar desde el juego y la sutileza de que 
venga una amiga y me regale el recicle de ropa, y justo hago así [hace un 
gesto] y está el vestido para estar en el corto con los colores de Exú. Eso 
quería decir: esa dualidad constante donde tenemos que encontrar el equi-
librio, es la vida misma, esa energía que va en infinito, subiendo, bajando, 
adentro, afuera, arriba, abajo. Está siempre presente Elegguá, Exú, Larôye. 
Siempre presentes están los orixás en mi vida. Y bueno, es mi simpleza 
ahí en ese corto, con mucho amor, con mucho respeto, honrando todo el 
camino recorrido, con todos los que me acompañaron y que me siguen 
acompañando. Y eso para adelante, siguiendo para adelante: crear, com-
partir, a seguir sembrando y a danzar la vida. Muchas gracias.

14   Bailarina de danzas afro, integrante del grupo ya nombrado Oduduwá y realizadora 
cinematográfica. Ver más en Picarel, Paula Inés (2025), op. cit. , pp. 282-286.



52	

Laura Rabinovich

Profesora Nacional Superior de Expresión Corporal egre-
sada de la UNA (Universidad Nacional de Artes, Bs. 
As.), y desde hace 25 años se desempeña como docente 
dentro del ámbito de la danza y la formación para las 
artes escénicas. Se formó como profesora de danzas afro 
y danzas brasileñas en Salvador de Bahía y en Río de 
Janeiro, Brasil.

Desarrolló su actividad como docente de Danzas Afro en el C. C. Borges, 
en el C. C. San Martin, en la Fundación Julio Bocca, en el Instituto de Dan-
zas y Arte Reina Reech y en el Programa Cultural en Barrios del Gobierno 
de la Ciudad.

Fue directora y coreógrafa de los grupos de danza afro Odé y Afro Gusú.
A partir del año 2011 dirige el área de danza de La Asociación Civil 

La Bombocova y crea TRAM (Técnica de Raíz Afro para el movimiento), 
un método de entrenamiento que se basa en las especificidades de la danza 
afro como género. 

En 2015 crea Afro Mama Dance — danza para bailar con bebés, a 
partir de su experiencia como bailarina, docente y mamá.

Obra: Orixá de invierno. Simbología de lo cotidiano

Me sumo a los agradecimientos, me parece que este tipo de jornadas son 
increíbles, no solamente para que nos juntemos nosotras, que teníamos 
muchas ganas de vernos, sino para que aparezcan las caras en esos relatos 
que una cuenta, por ahí, en las clases, cuando cuenta anécdotas, de unio-
nes, con quiénes empezó a bailar… Me parece que es muy nutritivo para 
otras personas también. 

Lo primero que quería decir es que yo no soy de las primeras profeso-
ras de danza afro, vengo un poquito después, unos años después. Y enton-



53

ces… fundamentalmente voy a intentar con mucha firmeza no ponerme a 
llorar, quiero agradecer porque todas las personas que están en esta mesa, 
en este momento, son personas con las que yo he tomado clase y que 
me inspiraron y me mostraron el camino de alguna manera. Falta por 
supuesto Isa Soares, que es una persona que me ha marcado mucho, falta 
Augusto [Omolú], falta [Mestre] King, un montón de maestros que me 
han marcado y mostrado el camino. Pero todas las personas que están en 
esos cuadraditos [se refiere al Zoom] son todas personas con las que yo he 
tomado clases, y me han enseñado, me han mostrado y me han abierto las 
puertas para ir a jugar. Y eso también se los quiero agradecer. Porque para 
mí es un honor, un orgullo, estar compartiendo este espacio con ustedes.

En segunda instancia, cuando leía la orientación para charlar hoy, se 
me ocurrió arrancar por una anécdota que me marcó profesional y dan-
císticamente para siempre, que es la siguiente: estaba en Bahía, año 2004, 
después de haber tomado muchas clases ya de danza afro y danzas brasi-
leñas. Yo ya trabajaba como profesora, daba clases en Buenos Aires como 
profesora de danza afro. Entro en una clase de una profesora maravillosa 
que se llama Edileuza Santos, en donde en un fragmento te proponían 
improvisar de a una por vez. Entonces paso yo con toda mi gringuez, mi 
blanquitud, e improviso pero con cierta seguridad, porque yo ya estaba 
dando clases de danza afro y ya bailaba ¿no? Termino de bailar, todo muy 
bien, termina la clase, me estoy poniendo las zapatillas y se me acercan 
una chica y un chico y en portugués me dicen: “nos encantó cómo bailas-
te, es hermoso cómo bailás, te lo queríamos decir”. Yo, imagínense, ¿no? 
“Gracias, muchas gracias”, respondí. Y pensaba, me están diciendo acá en 
Salvador que es la cuna, la fuente, que qué bien que bailo. Inmediatamen-
te después dicen: “es diferente a cómo bailamos nosotros, pero nos encan-
tó”. Fue como un balde de agua fría: en ese momento me dije, “¿cómo 
diferente? ¿qué hago yo diferente si yo hace montón de años que estudio 
para bailar, exactamente igual que esta gente?” Me fui cabeza gacha por 
el Pelourinho y eso me llevó una reflexión muy fuerte sobre qué pasaba 
que yo no bailaba como si fuera bahiana nacida en Bahía. Y me di cuenta 
ese día que no era ni negra ni brasileña, algo que era obvio para todos los 
demás que me miraban, pero yo me di cuenta a partir de ahí, y empiezo a 
ver cómo bailar desde mí, cómo hacer esa reconstrucción desde mi lugar. 
Y me empezó a pasar que yo trabajaba un montón, dando sobre todo dan-
do clases de danzas brasileñas de samba, y en aquel momento estaba muy 



54	

de moda el Axé Music, y trabajaba en gimnasios, en estudios de danza y 
demás. Pero claro, danzas brasileñas sí, pero danza afro no. Entonces cada 
vez que yo iba con la propuesta de dar danza afro era “no, afro no”, “es 
raro”, “la danza afro es rara”, “a la gente no le gusta”, etc.

Y ahí me agarré la convicción fuerte de que la danza afro tenía que 
poder estar en cualquier estudio de danza, como estaba el flamenco, el 
árabe, el tap, como estaba cualquier otra danza, y en eso estuve un mon-
tón de años. Creo que ahora hay una apertura mucho más grande hacia 
lo que son las danzas afro, pero en ese momento empecé a entender cómo 
el arte de origen afro es exactamente igual de discriminado y segregado 
que las personas afrodescendientes. Quería contar esto porque me parecía 
interesante poner en contexto, desde el año 2000, 2000 y pico, a este mo-
mento donde la danza afro está super expandida en un montón de gente 
que baila afro. Y eso está buenísimo, porque realmente tiene que ver con 
que se produjo un cambio en ese lugar, porque si bien la discriminación 
sigue existiendo y las opresiones también, vamos de a poquito pudiendo 
cambiar cosas y ganando terreno. No me quería olvidar de decirlo.

Con respecto a Orixá de invierno, tiene que ver con esto que estuvie-
ron hablando las compañeras todo este rato, como que los orixás están en 
todos lados, no hay manera de no incluirlos en cualquier cosa que uno 
haga. Yo no sabía que iba a estar Wanda cuando hice el video, y al princi-
pio aparece un Exú de cartapesta que lo hizo ella. Entonces, es como que 
de a poquito va apareciendo esta creación colectiva, que de repente una ni 
sabe que está creando con el otro, ¿no?, que una ni sabe qué semillas dejó 
en el otro, y a partir de ahí el otro empieza a poder crear y a poder produ-
cir. Me dio mucho vértigo armar este corto desde donde lo armé, porque 
intervenía la palabra más que la música, y la palabra en castellano, y una 
palabra que quizás no eran las palabras que estamos acostumbrados a es-
cuchar en un relato, sino que eran palabras que tenían que ver con lo poé-
tico. Creo que en este momento de mi construcción como artista, tengo 
la necesidad de incluir otros recursos para la poética, porque siempre sentí 
que la danza nunca dejó de ser poesía —digo, en mi caso—. Siempre pen-
sé la danza como una construcción poética y como un discurso poético; 
que apareciera la palabra y que apareciera mi palabra en esta construcción 
—es decir, que el texto fuera mío— para mí fue fuertísimo, y fuertísimo 
de construir y de llevar adelante, tratando de no escuchar mucho si se lo 
mostraba a alguien, o si lo decía trataba como de no escuchar; sabía cómo 



55

quería decirlo porque aparte era escribirlo y leerlo y trabajar con bailar 
sobre mi voz. Todo eso era muy raro; me pasó un poco lo que contó Carla, 
esto de que una viene en un proceso donde por ahí baila todos los días, 
pero no como intérprete, para armar algo, para construir. Y las Jornadas 
me dieron la oportunidad de volver a pararme en ese lugar. 

Y bueno, como dice el texto de la obra: me parece que uno puede bai-
lar desde todos los lugares, en presencia, desde todos los procesos, desde 
los procesos de angustia, de alegría, desde los procesos orgánicos, desde la 
maternidad… Digo esto porque es una búsqueda de los últimos años que 
para mí es muy importante, yo no podía hacer otra cosa como mamá que 
no fuera bailar. Es decir, es lo que hice toda la vida, cuando era muy joven-
cita hice una ecuación matemática que arrojó que la cantidad de horas de 
danza era directamente proporcional a las horas de felicidad en mi vida, es 
el lugar donde la busco. Entonces era imposible dejar eso ahí; y después 
un montón de otras cosas que se descubren bailando con los bebés y con 
los niños. Creo que la danza les da un montón de posibilidades y de herra-
mientas a las niñeces para poder construir su cuerpo desde otro lugar, po-
der construir su corporalidad lejos de los prejuicios, lejos de los patrones 
de belleza hegemónicos, lejos de un montón de cosas… Y apropiarse del 
cuerpo y de la expresividad de ese cuerpo me parece super importante. Por 
eso también traje esto de que era maestra de adultos y de niños —por más 
que sé que otras también son maestras de adultos y de niños—, porque me 
parecía que traer a los más jóvenes a la pista es importante.

No tengo mucho más que decir, más que agradecerles infinitamente 
y aprovechar para decir lo que siempre quise decirles: que cada cosita que 
he aprendido con ustedes me ha quedado, me sirve, la recuerdo, y podría 
contarles a cada una por separado las cosas que me acuerdo, y lo impor-
tantes que son para mí.



56	

Capítulo 2

Ritmos de Candomblé en Buenos Aires
Performances artísticas, tradicionales 

y religiosas1

Introducción
Por Mauro Mazzarella

Este capítulo recupera los contenidos de la mesa “Ritmos de Candom-
blé. Performances en ámbitos religiosos, folclóricos (tradicionales) y ar-
tísticos”,2 coordinada por Mauro Mazzarella y Leandro Mellid, donde se 
emitieron una serie de entrevistas editadas especialmente para el evento, 
realizadas a tres referentes específicos de estas prácticas en Argentina: los 
músicos brasileños Eliezer Freitas Santos y Edebaldo Pires, y el músico 

1   Nota de la edición: en este capítulo optamos por colocar referencias aclaratorias sólo 
en cuestiones musicales y de contexto cultural. Las de tipo religioso fueron transcriptas 
tal como fueron expresadas por los participantes, y alentamos a que su profundización 
sea realizada en las fuentes autorizadas correspondientes. Utilizamos como fuentes prin-
cipales para las grafías y conceptos aquí transcriptos —con excepción de los consignados 
explícitamente— los sitios web oficiales de las diversas instituciones nombradas y la tesis 
de maestría en Etnomusicología del Alagbê, músico y profesor de percusión Iuri Passos 
(2017), O Alagbê: entre o terreiro e o mundo. UFBA: Salvador. En palabras de este autor, Ala-
gbê son los “mestres responsables de tocar los atabaques y cantar para los orixás” (p. 7) en 
las ceremonias religiosas del candomblé. Atabaque es el nombre genérico de los tambores 
del candomblé, los cuales reciben en particular los nombres de Hun (o Rum, atabaque 
mayor de función solista), Humpí (o Rumpí, medio) y Lé (pequeño). La orquesta percusiva 
del candomblé se completa con el Gã o agogô (campana). En lo sucesivo utilizaremos los 
nombres más popularizados de Rum, Rumpí y Lé, tal como los denominan los participantes 
y entrevistadores.
2   Nota de la edición: La aclaración colocada entre paréntesis “(tradicionales)”, indica el 
sentido del término “folclóricos” en una de las posibilidades de su uso en Argentina.  



57

argentino Sergio Pesse. La actividad surgió por el deseo de compartir, en 
un encuentro artístico-testimonial, la producción musical y las trayecto-
rias de diferentes representantes y referentes de estos ritmos, para generar 
un espacio que permitiera poner en diálogo las experiencias y los procesos 
creativos de prácticas que se dan en contextos históricos y en territorios 
diferentes, pero que guardan puntos en común. 

También se presentó una breve reseña informativa del trabajo “Rit-
mos de Candomblé en Buenos Aires 1985-2021 - Una Primera Aproxi-
mación” de Mauro Mazzarella, donde se expuso un paneo histórico glo-
bal, cuali-cuantitativo, sobre distintos referentes, docentes y practicantes. 
Con el objetivo de caracterizar y reflexionar sobre la práctica de ritmos de 
candomblé en nuestro contexto, utilizamos algunos indicadores para un 
primer análisis —que no pretende ser exhaustivo ni excluyente—, distin-
guiendo la práctica en ámbitos diferenciados como son el artístico y el 
religioso. Como dice Eliezer Freitas Santos más abajo, los ritmos cumplen 
diferentes funciones en cada caso.

Presentamos una primera aproximación a la historización de la prác-
tica de ritmos de candomblé en Buenos Aires, que tendrá que seguir cons-
truyéndose entre todos los practicantes. Aparece Eliezer como pionero 
en el año 1985, y luego distintos profesores brasileños residentes que im-
partieron o imparten clases regulares, y se desempeñaron o desempeñan 
como músicos: Nei Sacramento, Augusto Santana, Wesley Jaca y Blue 
Pires. También Augusto Santana que es una persona muy querida para 
nosotros, es un amigo que iba a participar de estas jornadas y que no pudo 
estar, una persona muy influyente en nuestra práctica. Diferenciamos el 
hecho de que los referentes hayan sido o sigan siendo residentes —o que 
incluso sean ya ciudadanos argentinos nacionalizados— por la posibilidad 
de impartir clases regulares, pudiendo hacer procesos con los alumnos.

Otros referentes brasileños, también residentes, se desempeñaron o 
desempeñan como músicos; de algunos tenemos algunos datos, de otros 
son imprecisos y en otros casos inferidos. En este grupo destacamos a 
Conceição Soares —hermana de Isa Soares—, Monza Calabar —que te-
nía su escuela con Marcela Barravento, su esposa, cuando vivían acá en 
Villa Ortúzar—, Mestre Jairo Jorge Lima, Raimundinho y Darío Agreste. 

Por último, referentes brasileños que dieron cursos específicos en Ar-
gentina. En un período de diez años siete mestres viajaron e impartieron 
sus conocimientos en diferentes contextos. Por ejemplo Gabi Guedes, que 



58	

en el 2009 viajó a Argentina para participar de un festival de jazz en La 
Plata y aprovechando ese viaje logramos armar una serie de workshops que 
él impartió. En el mismo año llegó Ricardo Costas, que había venido 
para tocar en el seminario de Mestre King organizado por la escuela Bum 
Racatá. Leo Leobons vino un año después, traído por Ramiro Gonzalo. 
José Ricardo Santos, el gran Zé Ricardo del Balé folclórico de Bahía, vino 
a nuestro país en el 2012; Alysson Bruno, percusionista de Rosângela Sil-
vestre, en el 2016. Y por último en 2019 Ney de Oxossi y Mônica Millet 
brindaron sus seminarios en distintos espacios, dirigidos a practicantes 
locales. Todos fueron grandes maestros que dejaron su impronta en la 
práctica de los ritmos de candomblé en Buenos Aires.

También realizamos una encuesta entre los y las practicantes de rit-
mos de candomblé en Buenos Aires. Algunas de las conclusiones surgidas 
entre las respuestas obtenidas, son que la mayoría de los practicantes son 
de sexo masculino, de nacionalidad argentina, que realizaron viajes de 
capacitación a Brasil y comenzaron sus estudios en los ritmos a partir del 
año 2012. El diecinueve por ciento sostuvo su práctica durante cinco años 
o más. La cifra de referentes mencionados como profesores y/o transmiso-
res de esta práctica artística asciende a cuarenta y tres, aunque veinticinco 
de ellos son mencionados sólo una vez. Como metodologías de estudio 
también son referidas la utilización de videos, grabaciones, libros y otras 
metodologías específicas.

Por último, más de la mitad de los sujetos consultados se reconocen 
como músicos, especialmente en clases de Danza de Matriz Afro y en 
espectáculos afines. Casi el treinta por ciento de la muestra se reconoce 
como docente, y la mitad afirma haberse iniciado en la actividad peda-
gógica entre los años 2000 y 2012. Entre éstos, el veintiún por ciento 
sostuvo práctica y docencia durante cinco años o más.

El capítulo muestra que los ritmos de candomblé en Buenos Aires 
constituyen un campo en expansión donde se articulan dimensiones reli-
giosas, artísticas y patrimoniales, con funciones diferenciadas pero conec-
tadas. A partir de entrevistas y una primera historización —que abarca 
desde el pionero Eliezer Freizas (1985) a docentes residentes y mestres visi-
tantes—, se perfilan redes de transmisión y práctica que sostienen proce-
sos formativos intergeneracionales. La encuesta evidencia un crecimiento 
reciente —desde 2012— de la práctica de ritmos de candomblé, realizada 
mayoritariamente por hombres de nacionalidad argentina, con un fuerte 



59

vínculo de capacitación en Brasil, y con una alta autopercepción como 
músicos y, en menor medida, como docentes. En síntesis, se ofrece una 
cartografía inicial, abierta y exploratoria que invita a profundizar de ma-
nera colaborativa la memoria y los criterios de análisis de estas prácticas 
en el contexto local. Es de destacar también que la jornada cuya transcrip-
ción se presenta seguidamente, fue especialmente valiosa por el clima de 
intercambio positivo y construcción colectiva que generó, fortaleciendo la 
comunidad, visibilizando trayectorias y trazando líneas de trabajo futuras.

Presentación
Por Leandro Mellid

Introducción audiovisual 

En este día de las Jornadas GEMAA vamos a hablar sobre los ritmos de 
candomblé en Buenos Aires, presentando su recorrido, desarrollo y pro-
ceso, desde que se introdujeron hace muchos años en Argentina, y es-
pecíficamente en Buenos Aires. Cómo se fueron desparramando todas 
esas semillas, como decía el video de la introducción, para que nosotros 
hoy podamos mostrarles este recorrido y visualizar que los ritmos de 
candomblé siguen sonando en muchos lugares y cada vez más en nuestro 
país y en Buenos Aires. Primero que nada, quiero agradecer a los Orixás, 
a los abridores de caminos, por permitirnos estar acá y estudiar estas ar-
tes que tanto nos gustan, que nos fascinan, y que forman gran parte de 
nuestra vida. Agradecemos también a todas nuestras maestras y maestros, 
y a nuestros compañeros y compañeras que están trabajando mucho para 



60	

que estas jornadas estén saliendo en vivo en este contexto de pandemia, 
y para que podamos disfrutar de estos tres días de Jornadas, con toda la 
información y el trabajo que tienen.

MM: Este segundo día de Jornadas es un poco la continuidad de 
lo que pasó en la mesa de Danza, porque los que nos dedicamos a pro-
fundizar en los ritmos de Candomblé en su contexto artístico, de algún 
modo le debemos a las profesoras y profesores que expusieron el ámbito 
de máximo aprendizaje, además de los mestres afrobrasileños obviamente. 
La forma que en un ámbito artístico encontramos para mantener vivos 
los ritmos es trabajando con profesoras de danzas de simbología de orixás, 
aprendiendo de su creatividad y obviamente nutriéndonos de todos los 
tipos de fuentes a las que pudimos acceder de una u otra forma. En mi 
caso particular yo entré a los ritmos de candomblé a través del Programa 
Cultural en Barrios de la Ciudad de Buenos Aires, que es un programa 
gratuito abierto a la comunidad que existe desde 1984. En estas jornadas 
vamos a comenzar con quien sería de algún modo el padre fundador de 
este movimiento de los Ritmos de Candomblé en Buenos Aires, que es el 
querido Eliezer Freitas Santos.

En la década de los ochenta, Eliezer trajo estos ritmos maravillosos 
acompañando a las bailarinas pioneras de las que se habló en la mesa de 
Danza de ayer. El otro día, haciendo memoria, recordaba que además de 
los discos y de las muchas profesoras de la época de la compañía de danzas 
Oduduwa —ayer estuvieron varias de las profes referentes—, para que yo 
pudiese estudiar los ritmos de candomblé que acompañaban cada danza, 
me daban cassettes con las grabaciones de Eliezer tocando en las obras 
de Oduduwa. Entonces es una enorme cadena de transmisión de la cual 
formamos parte. Haciendo la cuenta, si tomamos a Eliezer como punto de 
partida, son treinta y seis años de práctica de ritmos de candomblé dentro 
del ámbito artístico en Argentina.3 

Blue Pires es otro gran referente que marcó un antes y un después en 
la práctica en Buenos Aires, así como el querido amigo y excelente músico 
Sergio Pesse, que hoy imparte los ritmos nada menos que en la Escuela de 
Música Popular de Avellaneda relevando el trabajo de Miguel Tallo, quien 
lo viene haciendo desde 1991.

3   Cuarenta años a la fecha de publicación de este libro, en 2025.



61

LM: Quiero recalcar lo que decís porque es importante. El hecho de 
que hoy en día suenen cada vez más los ritmos de candomblé, que noso-
tros tocamos hace un montón de tiempo y que cada vez hay más gente 
que toca, no viene de la nada sino de este mismo proceso; de maestro a 
maestro, y de maestro a maestra se va transmitiendo esta información, ese 
legado en el que seguimos trabajando, estudiando y aprendiendo.

Mauro Mazzarella se dedica a las prácticas artísticas 
brasileñas de origen africano desde 1996. Se formó 
como músico en la Escuela de Música Popular de Ave-
llaneda (EMPA), con reconocidos percusionistas locales 
y extranjeros —Gabi Guedes, Ze Ricardo, Augusto San-
tana, Mónica Glusman y Miguel Tallo, entre otros—, y 
relevando materiales en diferentes terreiros de Candom-

blé Bahiano. Es autor del libro Introducción a los Ritmos de Candomblé 
(2018) publicado por Melos Ediciones Musicales. Posee formación en Danza 
Afro y Capoeira Angola (TMA - Mestre Pedrino de Caxias). Fue director mu-
sical del grupo Buenos Aires Danza Afro (BADA) durante diez años, de la 
Compañía de Danzas Afroamericanas Oduduwa y fue músico en múltiples 
seminarios y performances de destacados profesoras y profesores de Danza Afro 
del ámbito local e internacional —Vera Passos, Rosângela Silvestre, Augusto 
Omolú, Blue Pires, Marcela Gayoso, Ezequiel Barrios y Maia Mazzarella, 
entre otros—. Fue docente y co-director del espacio Ilé Cultural y del grupo de 
ritmos de candomblé Kitembo. Formó en ritmos de candomblé aplicados al 
ámbito artístico, a numerosos percusionistas y profesoras de danza de Simbo-
logía de Orixás. Coordinó durante años los Talleres integrados de su empren-
dimiento Percusión y Danza Afro y fue docente de Introducción a la Danza 
Afro del Programa Cultural en Barrios del Gobierno de la Ciudad de Buenos 
Aires (GCBA).



62	

Leandro Mellid es músico multi-instrumentista, com-
positor, arreglador y productor independiente, investi-
gador de la cultura afrobrasileña. Licenciado y Profesor 
en Música Popular de la Universidad Nacional de La 
Plata y ayudante de la Cátedra “Producción y Análisis 
Musical IV: Música Rioplatense” de la misma carrera 
(2021-2023). Participó en la escena de la música bra-

sileña de las ciudades de La Plata y Buenos Aires con la banda Forró en las 
diagonales y en diferentes agrupaciones de choro, bossa nova y samba; y como 
compositor, arreglador, productor y bajista en Banda Sambuarí (2016-2022). 
Entre el 2016 y 2023 se desempeñó como percusionista en clases de danza de 
simbologías y movimientos de los Orixás en la ciudad de La Plata. Desde 
2024 está radicado en Salvador de Bahia donde se desempeña como composi-
tor de música para cine, productor musical y bajista. Como instrumentista de 
la banda de Nei Sacramento participó en 2024 en el Festival Internacional de 
Jazz de Capão. Desde 2022 integra la Asociación Internacional de Estudios en 
Música Popular, Rama Latinoamericana (IaspmAL).



63

Eliezer Freitas Santos

Nacido en Salvador (Bahía), Eliezer Freitas Santos 
construyó su carrera artística a partir de las tradiciones 
del Candomblé. Discípulo de Mestre Ogã Tatá Xica-
rá, lleva consigo la misión de preservar y difundir la 
música sagrada y espiritual de los Orixás. Especialista 
en música afrobrasileña, percusión, polirritmia y rit-
mos afrolatinos (jazz, salsa, rumba, etc.), se desempeña 

como educador, instrumentista e investigador. Participa en proyectos culturales 
en Brasil y en el extranjero, promoviendo la apreciación de la música y la 
cultura afrobrasileña. En su experiencia profesional, trabajó en IMBATECA 
como coordinador y percusionista en la Escuela de Percusión Ilu-Batá; en la 
Universidad Federal de Bahía (UFBA) como profesor residente de percusión; 
como músico residente en Hamline University, Saint Paul-Minnesota (EE.
UU.); en la Escuela de Capoeira Orixá como profesor de música brasileña y 
ritmos afrobrasileños; y en el IOM Bira Reis, como docente en talleres de per-
cusión para mujeres. También fue educador musical para niños en situaciones 
vulnerables en la Fundación Gatos e Gatas.

En Argentina fue docente en el Centro Cultural Ricardo Rojas y en la Es-
cuela de Percusión 7/8, país donde también actuó con importantes artistas lo-
cales como Ramiro Musotto, Marcelo Blanco, Sandra y Celeste, Derek López y 
Carlos Rivero, entre otros. Fue uno de los miembros fundadores de la banda de 
rock La Portuaria junto con Diego Frenkel, Cristian Basso y Víctor Winograd.
En Brasil actuó con grandes artistas como Carlinhos Brown, Margareth Me-
nezes, Olodum, Ilê Aiyê, Banda Didá, Gerônimo y Delêk Lopez, entre otros. 
En la actualidad es arte-educador en la Fundación Pierre Verger y en el espacio 
Casa Verde en Itapuan; y músico en Silêncio 20/21 con el coreógrafo Negrizu 
Santos, en Rede Sonora con el músico y director musical Amadeu Alves, y en O 
bando de dona Salvadora con canciones ancestrales y roda de samba.

Yo soy Eliezer Freitas Santos, soy Tata Xikarangoma, que es una jerar-
quía dentro del candomblé angola, un título a los jefes de tambores que 



64	

son los Ogãn, Alagbês en el candomblé ketu, Huntó en el candomblé jeje.4 
Xikarangoma es el jefe de los tambores, que es responsable de los ritmos 
y los cantos, y tiene que ver con la historia de los orixás, que es contada 
a través de los cantos y tambores. Entonces es muy importante que el 
Xikarangoma conozca la danza también, porque el tambor que toca el Xi-
karangoma es el tambor Rum, el tambor más grave que tiene esa respon-
sabilidad de comunicar entre Orixá y el Divino. Entonces Orixá tiene que 
entender lo que estamos contando sobre lo que él dejó y pasó, porque los 
orixás eran jefes de tribus, personas importantes, administradores, líderes 
de sus pueblos, y que después de muertos fueron santificados.

Para una persona que es conocedora de los ritmos de los orixás y es 
un artista, para mí fue bueno, pero en un principio fue un choque por-
que yo tenía el conocimiento “puro” de los ritmos. En grupos folclóricos 
[artísticos] inventan otras formas de tocar, y cuando iba en ese contexto a 
tocar ritmos de candomblé me decían que tenía que tocar de otra forma. 
“¿Cómo de otra forma? Si yo estoy tocando para (el Orixá) Ogum…” pen-
saba, y me mostraban cómo tenía que hacer. Yo no quería hacerlo así, pero 
entendí que eso era una forma cultural. También fui a preguntar; porque 
siempre preguntamos a los líderes, a una mãe de santo, un pai de santo, 
que son las personas que pueden explicar mejor si estás correcto o si estás 
faltando el respeto a la religión haciendo las cosas de esa forma. Entonces 

4   Nota de la edición: Candomblé angola, ketu o jeje son las denominaciones de las dis-
tintas naciones del candomblé de Bahia, cuyas matrices se emparentan con los pueblos 
de las regiones del África sub-sahariana traídos en cautiverio a Brasil por la trata trans- 
atlántica, entre los siglos XVI y XIX. Yeda Pessoa de Castro (2005: 3) denomina esas regio-
nes como región bantú —situada a lo largo de la extensión sur de la línea del Ecuador—, 
y región oesteafricana o “sudanesa”, que abarca territorios desde Senegal a Nigeria. La 
primera comprende un “grupo de 300 lenguas muy semejantes […] habladas en 21 países”, 
cuyo mayor número de hablantes en Brasil fueron el quicongo o kikongo, el quimbundo 
o kimbundo y el umbundo. El kikongo es hablado en la República Popular del Congo, en 
la República Democrática del Congo y en el norte de Angola; el kimbundo en la región 
central de Angola, y el umbundo en el sur de Angola y en Zambia. En cuanto a las lenguas 
oeste-africanas “las más importantes fueron las de la familia kwa, habladas en el Golfo 
de Benin, cuyos principales representantes em Brasil fueron los yoruba y los pueblos de 
lenguas del grupo ewe-fon, denominados por el tráfico como minas o jejes.” El yoruba es 
una lengua única constituida por un grupo de hablantes regionales concentrados en el 
sudoeste de Nigeria (ijexá, oió, ifé, ondô, etc.) y en el antiguo Reino de Queto (Ketu). Ver 
más en Castro, Yeda Pessoa (2005). A influência das línguas africanas no português brasileiro. 
En Secretaria Municipal de Educação - Prefeitura da Cidade de Salvador (org.). Salvador: 
Secretaria Municipal de Educação.



65

siempre consultamos, y todo estaba bien por el hecho de que no estamos 
haciendo candomblé dentro de un teatro, estamos mostrando una historia 
africana y no tocando para Orixá. Y esa fue la forma en que yo logré aceptar 
y entender mejor como Ogãn, y después pasé a ser artista de show.

Cuando decidí dar clases de estos ritmos, lo hice de la misma forma 
que yo aprendí, con mucho respeto. Cuando yo era chico no tocaba ni un 
tambor, los chicos no tocábamos tambor. Las fiestas de candomblé siem-
pre eran sábado o domingo, y para que yo pueda tocar, mi papá, que era 
también Xikarangoma, me permitía tocar los tambores porque los lunes 
siempre había fiesta de los Ibeji, los orixás de los niños. Entonces ahí los 
chicos que sabían tocar podían tocar un tambor. El primer tambor que 
uno empieza a tocar es el Lé, que es el menor, y que tiene menos responsa-
bilidades en hacer variaciones y comunicarse con la danza; se empieza con 
un ritmo básico. El Agogô —muchos piensan que es fácil pero no tiene 
nada de fácil—, es el instrumento que empieza después del canto, y quien 
canta muchas veces no canta con el ritmo; ellos cantan hablando, y uno 
tiene que saber de cuál canto se trata. Esa es una de las dificultades que 
nos vamos a encontrar. 

Otra dificultad es el tiempo que tiene cada canto, puede ser un (rit-
mo) congo rápido, depende para quien se esté tocando, o depende de qué 
historia está siendo contada. Mismo si se toca para Ogum o para Xangó, 
Iansã (orixás), no es lo mismo, hay que saber la diferencia. Por eso era 
importante la observación de mi papá, que pedía que antes de agarrar un 
tambor, vayamos a observar la mejor forma de hacerlo.

En Buenos Aires Mónica Glusman fue una de las pocas que pudo asi-
milar ese entendimiento. Conceição Soares fue otra alumna que yo tuve, 
y a ese grupo de alumnos les enseñé de la forma que yo aprendí. Les expli-
caba que yo tengo esa forma de enseñar, y les pedía que tuvieran el mismo 
respeto que yo tengo.

Esa es la línea artística, y también está la religiosa. Lo folclórico tiene 
que ser tocado en una forma artística, y no llevar lo folclórico para adentro 
del candomblé, como hoy en día encuentro que muchos hacen. Tengo 
muchos amigos Ogãn que piensan diferente, pero cuando hablo con ellos 
les digo que si van a enseñar lo hagan de la forma correcta, enseñando bien 
para que ese legado quede. Yo no voy a estar acá para siempre, entonces 
quiero que de acá a un tiempo cuando yo no esté, los que aprendieron 
conmigo cuando vengan a Bahía y vayan a una clase de candomblé, pue-



66	

dan confirmar o vivenciar lo que estoy diciendo, con más responsabilidad 
y más conocimiento. Para mí eso es algo muy básico y fundamental para 
el que va a aprender, no necesitás ser Ogãn, pero sí tener ese respeto. Tanto 
que acá en Bahia hay mucha gente que no es hijo de santo pero conocen 
muchas cosas, mucho más que algunos hijos de santo, porque ellos nacie-
ron y crecieron y aprendieron y no hicieron santo porque no quisieron, 
no era el momento, etc., pero tienen un conocimiento muy grande y un 
respeto también muy muy importante.

Con respecto a mi desarrollo artístico, yo llevé mi concentración y el 
formato que aprendí de mis padres de observar y respetar. Cuando llegué a 
Argentina a mediados de 1985 justo estaba acabando la dictadura. Agarré 
algunos momentos duros, que yo ni me di cuenta de que estaba pasando 
todo eso; sabía sólo por las noticias. Llegué al Centro de Estudios Bra-
sileños (CEB) que fue el primer lugar donde trabajé en Argentina.5 Ahí 
conocí a Silvia Díaz que me llevó a dar clase: le hablé quién era yo, le dejé 
mi currículum y empecé a dar mis primeras clases en la parte artística. En 
la parte religiosa yo di clases en la casa de Mãe Nélida en Villa Adelina, 
a donde [el antropólogo] Alejandro Frigerio me llevó. Ahí viví también 
porque quería aprender de batuque y umbanda que acá en Bahia no había, 
fue el primer lugar donde empecé a transmitir candomblé. Después fui a 
la casa de Morón de Mãe Gladys, ahí daba clase también de candomblé de 
la línea ketu, y a la de Mãe Peggy en Florida, del otro lado de Olivos. En 
esos tres terreiros introduje el candomblé angola y ketu, y algunos cantos 
también, dentro de la religión batuque y la umbanda argentinas. 

En lo folclórico yo empecé con mi propio grupo en donde invité a 
personas como Marcela [Gayoso], que era una amiga bien próxima que 
tenía un grupo de canto y danza sobre orixás; hacía danza también con Isa 
[Soares], y Paola [Arbiser]. Le dije a Marcela de un trabajo para hacer en 
el cumpleaños de [el bailarín] Julio Bocca, que mezclaba cantos de orixás 
con tambores taiko.6 Yo trabajaba con grupos de capoeira, con Marcos 

5   Nota de la edición:  El Centro de Estudios Brasileños (CEB) fue el organismo vinculado 
al área de cultura de la Embajada de Brasil en Buenos Aires entre 1954 y 1996. Fuente: pá-
gina web del Instituto Guimarães Rosa de Buenos Aires https://igrbuenosaires.org/historia/
6   Nota de la edición: tambores taiko es la forma de denominar en Japón a cualquier tipo 
de tambor, pero fuera del país el término es generalmente usado para referir a cualquiera 
de los varios tambores japoneses llamados wadaiko (和太鼓), así como la forma de presen-
tación llamada kumi-daiko (組太鼓, lit. “colección de tambores”). Taiko. (2024, setembro 27). 



67

[Gytaúna], y puse el grupo de Marcela, el grupo de Marcos, y el grupo 
de Cynthia [Higashi] —que era del Jardín Japonés— con tambores taiko. 
Puse a mis amigos para hacer ese trabajo y fue primer trabajo folclórico de 
alguna forma que hice, porque había mezcla de folclores, y funcionó. 

También llevé al jazz cosas de orixás congo, como con Quique Sinesi y 
Carlos Rivero, con quienes hacíamos [el ritmo] barravento con malambo, 
con chacarera, con cueca… Llevé a Isa Soares a trabajar con Carlos, y a 
Cecilia Benavídez, que fue la primera vez que ella tuvo contacto con eso. 
Tocamos en la Manzana de las Luces con Quique Sinesi, César Franov 
en bajo y la dirección de Carlos Rivero, todos de la música popular y el 
jazz. Hice mezclas con La Portuaria, mi primera banda de rock latino, en 
donde hacíamos una fusión entre ritmos del mundo con el rock. En esos 
años ochenta saliendo del Centro Ricardo Rojas en donde todos hacíamos 
capoeira, allá empezamos a hacer la fusión de algunos ritmos, incluso de 
samba reggae.7

Cuando vivía en Estados Unidos vi al Balé Folclórico, y vi fragmentos 
de danza de Guinea, de Malí, de Senegal. Yo era el brazo derecho del mes-
tre Francis Kofi de un ballet de Ghana que se llamaba Hayor Bibimma, así 
aprendí todos los tambores, todos los instrumentos de percusión de mano 
y tambores africanos con esa gente.

Todo eso es lo que hago en la percusión, soy un músico al que le gusta 
estudiar la historia de la percusión. No colocar acá un djembé, un tambor 
Rum o un dum-dum porque son parecidos. No, no son parecidos, son 
ritmos muy fuertes pero cada uno viene de su área y tiene su importancia. 
Como el afoxé, siempre se decía acá que es el candomblé da rua [de la ca-
lle]. Viene del ijexá, y el ijexá es parte del candomblé ketu –tanto que ha-
blan yoruba-, y tiene que ver con una hermandad de mujeres solamente. 
En el afoxé Filhos de Gandhy o en el afoxé Filhos de Congo u otros afoxés 
más antiguos, los directores, la gente que dirigía, la gente que participaba 
y tocaba eran todos pai de santo, como mi padrino Luis Muriçoca que era 

Wikipédia, a enciclopédia livre. Retrieved 13:36, setembro 27, 2024.
7   Según Paula Picarel, el Centro Cultural Ricardo Rojas de la Universidad de Buenos Aires 
“fue el primer centro cultural dependiente de una universidad en ofrecer cursos sobre 
artes afro” que reunió varias de estas disciplinas en un Área de Culturas Afroamericanas 
(1991-2002), entre las que se encontraban capoeira, candombe, percusión y danzas afro en 
sus distintas variantes. Ver más en Picarel, Paula Inés (2025). Historias bailadas. Memorias y 
significaciones de las danzas afro en Buenos Aires. Buenos Aires: Ed. de la autora.



68	

mi padrino de bautismo.8 Él era uno de ellos, unos de los grandes direc-
tores antiguos, y ellos hacían la diferencia entre el ritual de candomblé del 
que era para salir y abrir los caminos; no salían en el carnaval con el ijexá 
del candomblé, salían con el ijexá para tocar con los Filhos de Gandhy 
en la calle. Esa es la responsabilidad, porque cuando uno está tocando 
candomblé de una forma pura, puede estar invocando a los orixás, y los 
orixás no entran en manifestación profana en pleno carnaval con drogas, 
alcohol y sexo, no van a entrar a un teatro tampoco. Por eso yo me opongo 
como se opone Mãe Stella [de Oxossi].9 No es que nos oponemos al grupo 
folclórico, al contrario, deberíamos tener más grupos folclóricos aquí en 
Bahía, que hay poco y nada, se acabaron los grupos folclóricos. Quedó 
solamente el Balé Folclórico con una mentalidad más contemporánea, 
que es lindísima.

Todo es consultado con Ifá,10 que es la única forma directa de co-
municarnos con los orixás. Nosotros como seres humanos no podemos 
interpretar el deseo de ellos o sus necesidades, pero podemos ver lo que 
ellos quieren que sea mostrado, y nos utilizan a nosotros para eso. Cuando 
queremos hacer una consulta hay que ir a Ifá, al jogo de buzios, los cara-
coles. Si estuviera acá mi padrino, o mi papá biológico entre otros Ogãn 
como Dudu, Boca de Ferramenta, Hélio de Gantois11, Negão Doni12, u 
otros pais o mães de santo famosos, dirían lo que hicieron conmigo: “que-
date a un lado y observá más”. Tengo amigos que cuando voy a tocar con 
ellos percibo eso, que quieren tocar un Opanijé pero quieren poner una o 
dos células de ellos, y no podés hacer eso.

8   Luis da Muriçoca (1920-2002) fue un importantísimo Babalorixá (sacerdote) del Can-
domblé de la casa Ilê Axê Ibá Ogun de Salvador de Bahia, que realizó trabajos de divulga-
ción del candomblé como grabaciones de LPs y participación en filmes. Ver más en el sitio 
web del Programa Acervo Origens, https://www.acervoorigens.com/2011/05/candomble-
da-bahia-o-candomble-de-luis.html
9   Mãe Stella de Oxossi (1925-2018) fue Iyalorixá (sacerdotisa) de la casa Ilê Axê Opô 
Afonjá fundada por Mãe Aninha en 1910. Fue también una importante intelectual, nom-
brada integrante de la Academia de Letras de Bahia (2013) y Doctora Honoris Causa de la 
Universidad del Estado de Bahia (2009).
10   Sistema oracular y filosófico del candomblé.
11  Se refiere a importantes Alagbê del Terreiro de Gantois. Ver más en Passos, op. cit. 
(2017).
12   Gilberto Nonato Sacramento, antiguo director del Afoxé Filhos de Gandhy. 



69

MM: ¿No sería una paradoja? Porque si se pone la célula que va, se 
estaría faltando el respeto al orixá, pero si se pone una célula inventada se 
está distorsionando el ritmo…

EFS: Si se trata de un grupo folclórico se puede poner, pero si es en 
una casa de candomblé, no. Si se hace en una clase de danza diciendo 
que es de Orixá, se debería tocar todo como es; pero si se dice que es para 
acompañar una clase de danza —que es el nombre correcto, acompañar—, 
se puede crear, porque se está acompañando una clase de danza contempo-
ránea que tiene sus movimientos. Yo fui uno de los primeros percusionistas 
con Augusto Omolú junto a Gabi Guedes, no había otra gente que tocara 
en clases de danza. Yo tocaba con Emilia Biancardi,13 con el grupo Origen 
que después se llamó Chamas, con Augusto Omolú, Frecha, Frechinha, 
con Paulo Fonseca. Toqué en la escuela de Danza de la Universidad, en la 
FUNCEB14, en la antigua Escuela de Medicina de la UFBA allá en el Te-
rreiro do Jesus, toqué para Mário Gusmão —primer actor negro formado 
en la UFBA—, con Mestre King, con varios del folclore, capoeiristas… Yo 
fui pionero en eso también, porque creé sistemas, junto con Gabi [Guedes] 
para poder acompañar clases de danza, siendo nosotros personas de axé, 
Gabi de Gantois y yo de Akena —el terreiro de donde soy hijo de santo, 
que desciende de Tumba Junçara, uno de los terreiros más antiguos de 
candomblé angola—. Gabi tiene toda la vivencia con Vadinho, con Dudu, 
Hélio, Ubaldo —que era un gran Ogãn—; Erenilton, que era de Oxuma-
ré.15 Vivíamos en Casa Branca, éramos niños que fuimos criados en esos 
terreiros.16 Era la mega escuela de la música, del canto, de la danza del can-
domblé. Nosotros estudiábamos con esas personas.

Por eso hoy en día —no voy hablar mal de nadie—, puedo decir qué 
es un ritmo de candomblé y cuál un ritmo para acompañar clases de dan-

13   Emilia Biancardi es una folclorista, etnomusicóloga, profesora, compositora, escritora, 
coleccionista e investigadora de la música folclórica brasileña, especialista en las mani-
festaciones tradicionales de Bahia. Ver más en Passos, op. cit.: p. 75.  
14   La FUNCEB es la Fundación Cultural del Estado de Bahia, reconocida por su escuela 
de danza.
15   Nota de la edición: para ampliar y profundizar sobre las trayectorias de estos impor-
tantes Alagbê de Bahia, recomendamos consultar Passos, Iuri  (2017).  
16   Gantois (lé Iyá Omi Àse Iyamasé), Akena, Tumba Junçara, Casa de Oxumaré, Casa Branca 
(Ilé Àṣẹ Ìyá Nassô Ọka) son algunos de los más importantes terreiros (casas de Candom-
blé) de Salvador de Bahia.



70	

zas, porque fui uno de los que construyó y ayudó a construir esos métodos 
para poder acompañarlas.

En Argentina era yo solo, empecé con las clases de [mestre de capoei-
ra] Yoji Senna, y le ofrecí que pusiera un tambor. Él les consultó a los 
alumnos para que pusieran algo extra para el tambor y así empecé en el 
Centro Cultural Ricardo Rojas de la Universidad de Buenos Aires. Ahí ha-
bía clases de danza, y se escuchaba que había un tambor, así que también 
empecé a tocar para clases de danza para mucha gente. No había nadie 
que acompañase. Había sí acompañamiento de guitarra o piano para la 
danza clásica, pero no de tambor, fui el primero en llevar eso a Argentina. 
Fue algo positivo y me encanta eso, que sea de esa forma cariñosa, de esa 
forma de respeto y agradecimiento. No son cosas creadas por uno, son ilu-
minaciones que vienen y uno tiene que agarrar y agarrar bien, para poder 
interpretar de la mejor forma posible.

Si hay que aprender algo hay que aprenderlo bien, porque vas a em-
plear el mismo tiempo para aprender bien que para aprender mal, entonces 
para qué aprender mal. Yo he visto mucha gente que son maestros, y que 
nunca danzaron danza de orixás, y cuando iba a tocar con ellos discutía, 
aunque no era una discusión mala. Yo nací dentro del candomblé, tengo 
un cargo sobre ese tambor, sé lo que es un tambor Rum. Si yo no conociese 
el Rum sería más fácil para ellos, porque esa frase que estoy haciendo co-
rresponde a un movimiento. Entonces yo tengo que enseñar que el Ogãn 
primero tiene que saber danzar sin danzar. Porque tiene que tocar de acuer-
do con el movimiento, y el movimiento tiene que estar de acuerdo con lo 
que yo estoy tocando. Si la persona que está tocando no sabe tocar bien, al 
menos los bailarines tienen que enseñar al percusionista lo que es.

Eliezer Freitas Santos interpreta el Opanijé

El toque para Xangó de Batuque fue el que me hizo amar el batuque. 
Entendí que el batuque tiene una relación africana muy clara.

Ilú son los tambores para tocar ijexá, el candomblé ijexá se toca con 
atabaques que vienen de los jeje, no es yoruba ni congo. Y los jeje compar-



71

tieron los atabaques con las otras naciones. Pero el tambor con el que se 
toca el ijexá que también es ketu, es el ilú, un tambor que tiene dos partes, 
dos lados [dos membranas], más el agogô o Gã, que tiene una ligazón muy 
fuerte.

Yo sentí mucha falta de profesionales con relación a la danza. Me 
dedicaría a aprender lo máximo de lo que sería la forma correcta; cuan-
do digo correcta digo certa [adecuada], entendiendo los tambores, enten-
diendo el Rum —que es el tambor principal— y los otros, para que cada 
profesor trate de entender eso, las profesoras de danza y profesores de 
percusión. Cuando ponés un disco es otra cosa; cuando tocás cada frase 
corresponde a un movimiento, entonces hay que continuar aprendiendo a 
dialogar, porque es una charla que vos estás teniendo, no es tocar ritmo y 
hacer solamente música, es un tambor falante [parlante]. Ese es el consejo 
que yo le daría a todos los que hacen música y danza.

Quiero agradecerles la oportunidad, porque cuando llegué a la Ar-
gentina las puertas se abrieron y yo pude aprovechar con mucho respeto, 
porque las puertas se quedan abiertas si hay respeto, para que yo pueda 
volver. Agradezco entonces la oportunidad desde el primer momento que 
pisé ahí, por eso tengo mucho cariño por el país de ustedes, que siento 
también que es mi país. Representé a la Argentina muchas veces siendo 
brasileño. Y agradezco más por todo lo que me brindaron, y cada vez que 
voy continúo siendo respetado, y me reciben de brazos abiertos mis ami-
gos de muchos años. Eso me gusta de Argentina, que uno tiene amistades 
y pueden pasar años y la amistad se mantiene ahí.



72	

Blue Pires

Edebaldo Santos Pires (Blue) es músico percusionista, 
bailarín y docente de ritmos y danzas afrobrasileñas 
nacido en Salvador de Bahía (Brasil). Trabajó profe-
sionalmente con la Companhia Dance Brazil I y II 
en EEUU (Nueva York, Connecticut, Florida, Texas y 
Vermont) y España (Madrid) entre el 1997 y 2002, y 
en la Companhia de Dança Olodum (Pelourinho) en 

destacados eventos. Formó parte de las reconocidas Banda Egda y Banda Ag-
beokuta. Fue músico de importantes Maestros de Danza Afro, como Augusto 
Omolú, Rosângela Silvestre, Vera Passos, Edileuza dos Santos, Keno, Neguin-
ho, Jelon Vieira, Mestre King, Vania de Oliveira, Leda Ornellas, Tania Bispo, 
Amilton y Joaquin Linno, entre otros. También dictó cursos de percusión en el 
Center of World Art de la Universidad de Florida, Gainesvielle. Participó de 
la destacada obra Una Opera Negra – Lidia de Oxum. En Buenos Aires, fue 
profesor de Danza de Simbología de Orixas, brindando clases de Ritmos de 
Candomblé para diferentes músicos. Fundó su propia banda de forró, con diez 
años de existencia. Tocó en los Seminarios de Danzas Populares Brasileñas de 
Ludmila Gallardo en Espacio Caboclo. Actualmente musicaliza las clases de 
Danza de Simbología de Orixas de las profesoras argentinas Maia Mazzarella 
y Sabrina Sarraceni.

Video presentación 

Mi nombre oficial es Edebaldo Santos Pires, nací en Salvador, Bahia, en 
1970 y tengo 51 años. Ahí en Salvador encontré todos los ritmos en la 
calle; en primer lugar, toda mi familia está metida en la música, tengo una 



73

tía que tenía una comparsa, un primo que tenía otra comparsa... Si me 
preguntan cuándo o cómo aprendí el ritmo, no sé, yo toco desde chico. 
Hoy hablé con mi hermana, le dije que tenía que hacer una entrevista, y 
me dijo que yo empecé a tocar en una lata de leche.

Toda esa música estaba en la familia, desde chico en mi familia ha-
bía dos comparsas y todos estaban en el candomblé. Eso para mí fue lo 
máximo, aprender todo eso ahí y desde chico estar escuchando. Cuando 
una mujer embarazada escucha música todo eso se transforma, y mi mamá 
embarazada estaba en todas esas cosas. Yo tenía la música desde la panza, 
y eso me facilitó porque como a ella le gustaba todo eso me incentivó mu-
cho para ir a una comparsa y me pasaba instrumentos. Al principio era un 
instrumento de lata, pero en Navidad recibí un instrumento de práctica 
con baquetas. Mi primer instrumento fue un timbal con piel de cobra que 
vendían en la Feria de São Joaquim, el primer regalo que me dieron fue ese 
timbal. La mayoría, todos en mi familia me dieron algún instrumento, me 
incentivaron bastante en la música. Apoyo siempre tuve, aunque algunos 
no tocan porque no se interesaron, y otros sí; hay algunos que bailan y 
otros que no.

A los ritmos de candomblé también los vi en la calle, porque en la 
misma calle que estaba jugando ahí había un candomblé de angola de 
la abuela de mi amigo, y escuchaba todo ahí: las campanas de 6x8, el 
barravento, canciones que cuando la gente llegaba al alto, todo lo que to-
caba adentro del candomblé lo repetía tocando afuera. En el barrio había 
muchas casas de candomblé de ketu, porque de angola solo había esa sola, 
todo alrededor era ketu. El sábado era un día que podías encontrar soni-
dos de todos lados; donde yo estaba podía escuchar al terreiro de Gantois 
y otras casas también.17 Teníamos eso, podíamos escuchar todo un xiré 
estando solo en casa, no había forma de no escuchar.18

Bira Monteiro bailaba también, la mayoría de los músicos de allá 
bailaban.19 Es mucho más sencillo cuando te iba a enseñar y explicar, […] 

17   Ver referencias a los terreiros (casas) de candomblé en el apartado anterior.
18   El xiré es una “secuencia de cantos para cada orixá, siempre comezando con el orixá 
Exú, que es danzada en una ronda en sentido anti-horário” (Barros 2017: 42) sobre toques 
de tambor, en el marco de las ceremonias públicas del candomblé. Esa secuencia puede 
ser recreada en ámbitos artísticos. 
19   Bira Monteiro es un músico, educador en el arte e investigador de la cultura afro-
brasileña. Desde 1987 se desempeña en la Escola de Dança da Funceb, desarrollando un 



74	

cuando uno tiene el baile y la música. Yo ya sabía, no tenía dificultades. 
A veces iba al curso de Bira pero yo ya sabía tocar. Después fue mi com-
pañero, si ves en mi currículum toda esa gira con Dance Brasil que hice 
para los Estados Unidos y España fui con él tocando, fue mi maestro y mi 
compañero, me enseñó mucho. También aprendí mucho con el músico 
Orí, que tocaba para Augusto [Omolú]. Yo aprendí el ritmo savalú to-
cando en una clase para Augusto, eran tantos ritmos y tanta información 
que por entonces no lo sabía. Augusto estaba dando clase en la escuela de 
teatro con Orí y yo hacía las bases, y me explicó ahí en el momento para 
que lo agarrara y después de eso no me lo olvidé más. Orí era un músi-
co que cuando le preguntabas cualquier cosa de candomblé de cualquier 
nación, él sabía. Sabía de angola, sabía todo de ketu —porque es sobrino 
de esa tía de la que estoy hablando que es del terreiro Casa Branca—, de 
jeje, ijexá, sabía de todas las cualidades de jeje. Era un tipo que tenía una 
información tremenda, amigo de Eliezer, andaban juntos tocando en el 
candomblé. Después hice un trabajo que era una Ópera Negra llamada 
Lídia de Oxum, y ahí toqué. Estaba Orí, estaba Abaité, estaban todos los 
mayores y yo era el más joven.

Yo tenía facilidad para grabarme las coreografías, era así con Mestre 
King y con Augusto. Porque me pasó así: antes de entrar en la danza, 
entremedio yo entrené cuatro años Kung Fu allá en Bahia, y el Kung Fu 
tiene secuencias. Tenía un maestro que era medio rígido y que decía “voy 
a enseñar una vez sola, si no lo agarran ya está”, y pasaba la secuencia una 
vez. Después cuando la hacía arreglaba —“esto así, eso acá”—, pero no la 
repetía. Entonces aprendí a agarrar todo así de una, y eso cuando entré a 
la danza me facilitó un montón. Yo era de los más jóvenes, con un amigo y 
otra chica éramos de danza cero, no sabía nada, y los otros tenían tres años 
de experiencia como mínimo. Yo tenía la capoeira, que hacía también 
desde antes, y después dejé el Kung Fu y me sumergí más en la capoeira. 

Así entré en la danza, en la compañía de Danza Olodum dirigida por 
Armando Pequeno. Había una introducción de congas al inicio del balé, 
y después entraba Bira Reis que tocaba también en Olodum. Cuando se 
fueron los músicos que habían creado eso antes en los atabaques, se hizo 
una audición. Uno tenía que mirar la danza para saber, entonces yo ahí 

importante legado a la institución y la música local, sobre todo en la formación de jóvenes 
percusionistas de Salvador, Bahia.



75

mostraba cómo había que hacer. Llega un tipo que tocaba pagode,20 y yo 
nunca había visto a este tipo tocar afro. Pero el tipo se embarulló todo, 
y yo que sabía tocar todo el balé le expliqué cómo tocarlo. Cuando llegó 
Bira Monteiro, pasó todo el arreglo y no precisó que yo le pasara nada. Al 
otro le tuve que enseñar, toqué todo el balé y no enganchó. Yo bailaba y 
sabía toda la música, y aunque no me metía en la música, me metí esa vez 
cuando vino un tipo nuevo y había que explicarle cómo tocar.

Después cuando decidí dejar la danza para entrar en la música direc-
tamente, yo ya sabía tocar casi todo. Luego me fui perfeccionando, hice 
clases con Jerry, un norteamericano que vivió en África —creo que en 
Senegal—, que tocaba djembé. Hice muchas clases con Bira, y me jun-
taba con los músicos y amigos para estudiar y tocar candomblé. Después 
vinieron a tocar Iuri Passos y Marquinhos de Gantois, que sabían mucho. 
De ahí Armando hizo como una [inaudible] con ellos y pedía para tocar 
cosas más antiguas, mandaba todo.  Hasta el ’95 yo bailé en la compa-
ñía, después cambió de nombre y se desvinculó de Olodum para llamarse 
Companhia de Dança Negra Contemporánea da Bahia.

Cuando arranqué a tocar para clases, directamente empecé con rit-
mos de candomblé, porque la mayoría de las clases eran con ritmos de 
candomblé. Toqué para varios profesores, que tienen diferentes formas 
de enseñar. Toqué para King, Augusto [Omolú], Rosângela [Silvestre], 
Vera [Passos], Gilberto Bahia, [Gustavo] Keno, Neguinho el hermano de 
Keno, Neguinho el hermano de Joaquim, Joaquim, Zé de Bessein —que 
era pai de santo de nación jeje— cuando estaba con King, Vânia [Oliveira] 
que era de Oxumaré, cuando daba cursos para norteamericanos. Todos 
esos que dan clase son diferentes. Cuando iba a tocar en una clase, a veces 
las personas daban algo contemporáneo, pero tenían momentos en que 
daban un orixá, en cualquier momento a veces algo metían.

También participé de varios grupos de show folclórico; en los Estados 
Unidos en el año 2000 participé de un show con el balé, y ese día Rosân-
gela estaba ahí viendo el show. El dueño del grupo me preguntó si me iba 
a quedar en Nueva York y le dije que sí, porque un amigo me había dicho 
que si me quedaba iba a conseguir trabajo porque tenía visa de trabajo. 
Entonces me dijo que me iba a buscar, que me quedara en su casa y siguie-

20   Nota de la edición: pagode refiere aquí al género musical bahiano, significación 
diferenciada del pagode al que se refiere en el capítulo siguiente dedicado al samba. 



76	

ra tocando. Entonces me quedé con ese amigo de la capoeira angola que se 
llama Nego Gato, y ese día hicimos un show folclórico, no un balé entero; 
tocamos Iemanjá, Xangó… frente a las Torres Gemelas. 

En otras clases toqué ritmos de forró, baião, xote, xaxado, samba de 
roda, a veces un funky también que metía y que tenía que improvisar 
ahí. Dependiendo de quien dé la clase, hacés de todo, hacés locuras, pero 
siempre tocamos algo de candomblé, a veces no directamente con los tam-
bores Rumpí y Lé, pero a veces se tocaba una base o algo más estilizado, 
a veces con canto, pero todo el tiempo estaban presentes los ritmos de 
candomblé.

Toda nuestra referencia en la danza afro está en el candomblé, y hasta 
para nosotros los músicos tocando samba de roda, porque la mayoría del 
samba de roda también sale del candomblé. Agbéokutá era una banda de 
afro-jazz en donde tocaba Bira, en donde todo el mundo, todos los otros 
músicos de afro queríamos tocar. A mí me tocó y empecé a tocar, hice al-
gunos shows. ¿Sabés cuál es la primera música que él metió en el shekere? 
Está grabado, fue un Padê para Exu. Y también se cantaba una cantiga 
para Xangó.

A Buenos Aires llegué en el año noventa y nueve, cuando conocí a 
Cecilia [Andreacchio, su pareja] en Bahía. Después me fui a los Estados 
Unidos a hacer una gira, volví a Bahía y después me vine para acá. Conocí 
a Monza Calabar, que es de Bahía y ya daba clases acá en Villa Urquiza. 
Empecé ahí a dar clases de percusión a unos alumnos que tenía, y me quedé 
poco tiempo, dos meses, y me volví. Y después iba y volvía, así hasta el 2001. 

Había muy poco en esa época, poca información y las maestras que 
daban clase no tenían músico que tocara, no estaba esa relación de música 
y danza. Con el tiempo, cuando Rosângela [Silvestre] empezó a venir, 
y venía Augusto [Omolú] también, yo sentía la dificultad porque tenía 
que tocar solo. En esa época podía aguantar tocar solo, pero no resultaba 
porque tocar solo los ritmos de candomblé no se puede, necesitaba por lo 
menos a uno más para hacer aunque sea lo básico. Ahí vi la necesidad de 
arreglar eso, y de empezar a dar clase. Las cosas llegaron en el momento 
adecuado, y ahí me buscó Seba [Sebastián Franco], Sergio [Pesse]... pero 
la mayoría buscaba samba reggae, estaban más con eso, porque ya conocían 
a Olodum acá. La danza afro no estaba todavía en todos lados. Así que en 
el inicio daba clases de samba reggae, y después entré con la parte de afro, 
de candomblé, con Seba y después con Sergio. Después ya encontré para 



77

poder tocar con Ludmila [Gallardo] en donde se hacía algo de orixá con 
samba de roda, caboclinho, algo que también era más folclórico. También 
ella daba un poco de maculelê y maracatú. Después empecé con Maia 
[Mazzarella], que era algo más parecido a como yo daba clase, una cosa 
más afro con dos músicos tocando. Primero tocaba solo y después la cosa 
se fue agrandando y agrandando y necesitaba ya a otro. Llamó a Migue 
[Villaveirán] y enganchamos bien, estamos tocando en las clases y está 
bueno, porque es la clase más referente que tenemos de afro con música 
en vivo. Somos dos, pero yo soy uno y Migue, dos (risas).

En verdad los ritmos de candomblé ahora ya llegan más fácil, ya vino 
Gabi [Guedes], estuvo Augustinho también que vino a mi clase, y que 
aportó bastante. Ahora no tanto por la pandemia, pero ya llega más fá-
cil, hay gente tocando. Yo no doy más clases, pero ya hay personas que 
estudiaron y que dan clase, está Sergio Pesse que toca y da clase, o Mauro 
Mazzarella. Ya están más difundidos los ritmos de candomblé, para mí ya 
está bueno, yo estoy satisfecho con haber dado clase y a quién le enseñé. 
Es como la misión cumplida, es como un legado que sigue, me quedo con 
la conciencia tranquila de que hice mi aporte.



78	

Sergio Pesse

Gregorio Sergio Pesse nació en El Palomar, provincia 
de Buenos Aires. Es músico percusionista, docente e in-
vestigador de ritmos sudamericanos, centroamericanos 
y africanos. Estudió con destacados maestros de Buenos 
Aires y de Latinoamérica. Concurrió a cursos, clases, 
talleres, masterclass y workshops en diferentes países 
(Brasil, Chile, Colombia, Cuba, Perú, Puerto Rico, 

Uruguay y Venezuela). 
Como docente da clases en forma particular en sus estudios de El Palomar y 
San Miguel. Desde el 2017 es profesor de Percusión (FOBA) en la Escuela De 
Música Popular de Avellaneda (EMPA). También dicta clases en los talleres 
de extensión del Conservatorio Julián Aguirre y en los talleres de inclusión y 
discapacidad de la Municipalidad de Vicente López. 
Como músico se desempeña como sesionista en diferentes agrupaciones de 
folklore argentino y sudamericano, rock, funk, jazz y música tropical, entre 
otros. También es músico acompañante en clases y workshops de Danza Afro 
dictados por destacadas maestras y maestros de Argentina y Brasil.

Mi nombre es Gregorio Sergio Pesse, oriundo de El Palomar, provincia de 
Buenos Aires. Soy músico y docente de percusión. A Blue Pires lo conocí 
a partir de querer estudiar varios ritmos de Brasil; yo ya venía estudiando, 
pero necesitaba hacer un proceso acá y organizar la información. Él me 
enseñó muchas cosas del samba-reggae, del forró también, organizamos 
mucho el material y después fui entrando —por ejemplo— a un ritmo, el 
ijexá. Ya lo venía tocando, pero fuimos entrando por ahí hasta que accedió 
a hacer ese proceso, que fue uno de los más importantes de lo que vengo 
estudiando: fue hacer un proceso con alguien y no solamente tomar clases 
sueltas de candomblé como venía haciendo. Era ir todas las semanas y 
estudiar cada uno de los ritmos, fue impresionante. De las últimas clases 



79

recuerdo de pasar toda la clase tocando porque hacíamos un xiré 21 entero, 
y dábamos la vuelta a los otros orixás durante toda la clase. Blue es muy 
importante en mi formación y sobre todo los últimos años de toque mío, 
él fue muy generoso conmigo.

Él mismo me dio el lugar para acompañarlos en las clases de danza, 
me llamaron a las muestras y a una muestra que hizo él de danza —no re-
cuerdo el año—, y de ahí a los seminarios. En un momento estaba tocan-
do al lado de ellos las bases y ahí se dio todo, no tengo muchos registros, 
pero en un momento estaba tocando solo candomblé. Hasta los últimos 
tiempos que tocaba, casi estaba en cuatro o cinco clases por semana, con 
tres o cuatro maestras tocando por semana con él, acompañando. Hubo 
un año que él estuvo dando clases de danza y yo estuve tocando ahí, ha-
ciendo una formación que con su generosidad fue como que me cerraron 
un montón de cuestiones con respecto a la danza. Él necesitaba algunas 
frases para ciertos movimientos, entonces a mí me organizó eso, veníamos 
estudiando secuencias y él me mostraba los pasos en las clases. Ese fue un 
cierre que me ayudó a proyectarme un tiempito más y poder trabajar in-
dependientemente, pude tocar con otras maestras y entender. Él fue muy 
generoso conmigo, todos mis maestros lo fueron, pero con respecto a los 
últimos años y el trabajo que viene llevando en las danzas afrobrasileñas, 
lo que yo aprendí fue por él.

Acá también hice algunas clases con Eliezer [Freitas Santos], no tan-
tas, pero que me sirvieron para entender muchas cosas de los ritmos, las 
pegadas y también su visión, y algunos arreglos que estaban buenísimos 
que después llevamos al grupo Kitembo. Otro maestro acá fue Augusto 
Santana, Agustinho; en su paso por acá tomamos clases, tenía esa cosa 
de la juventud encima que estaba buenísimo. También hice seminarios o 
masterclass con Gabi [Guedes], con Zé Ricardo, con Ricardo Costa, Leo 
Leobons… En San Pablo también tomé algunas clases de angola en una 
escuela que fue mi escuela allí: un maestro mío Elder Rocha, músico [del 
grupo] Mestre Ambrósio, tenía una escuela que se llama Prego Batido 
y ahí tenía muchos cursos regionales, en donde muchos compañeros de 
Mestre Ambrósio también daban clases. Ahí hice algunos cursos de can-
domblé de angola y de todo lo que veía.

21   Ver referencias a los terreiros (casas) de candomblé en el apartado anterior.



80	

Donde yo vi por primera vez algo sistematizado fue antes de conocer 
a Blue, en las clases del maestro Miguel Tallo. Él daba su parte cubana y 
empezaba la cuestión del candomblé. Ahí vi por primera vez en papel un 
toque, la cuestión más ordenada de entender el ijexá, el vassi lento, el jinká, 
el avamunha…22 en ese momento necesitaba los papeles para entender. Fue 
como que me picó, entonces en cada viaje a Brasil preguntaba quién me 
podía ayudar con esto y me iban diciendo “aquél o aquél”, y hacía clases 
esporádicas. A veces con compañeros me iban pasando cosas que aparecían 
escritas por primera vez. Buscaba lo escrito, y me decían “mirá esto me lo 
pasó fulano”, y me aparecía un toque de angola, algún toque de candomblé 
de ketu. Después ya estaba un poco en el ambiente y necesitaba meterle un 
poquito más y profundizar un poco más los ritmos de candomblé en sí.

Como disciplina artística, en la cuestión artística que es como los 
abordo, me parece que [los ritmos de candomblé] me favorecieron en 
muchos aspectos. Sobre todo en los técnicos es muy completo: tener que 
tocar mano, palos, mano y palo, las técnicas mixtas… por ese lado me 
atrajo mucho. Las frases, el bagaje de frases que a uno se le va pegando, 
la irregularidad de las frases con respecto a todo... Como toco música 
popular brasileña y cubana, siempre es como que busqué el ADN de los 
ritmos. Y todo en la música brasileña, ritmo que uno buscara o estudiara 
decía candomblé por algún lado. Por ahí fui entrando, no es por una sola 
cosa que me atrajo; las técnicas, las claves, los cantos… es hermoso. Como 
muchas manifestaciones que me gustan estudiar, el candomblé tiene una 
riqueza muy grande. Pero en cuanto a la técnica me parece que es muy 
recomendable estudiar, los y las percusionistas tendrían que pasar aunque 
sea unos meses por el tambor Rum y experimentar eso.

Mis maestros me enseñaron determinadas cosas y después uno tam-
bién le va buscando la vuelta a algunas cuestiones técnicas. Capaz que uno 
viene de la percusión académica, de la música sinfónica o de la batería, en-
tonces se puede ir poniendo un poquito de ahí para la respuesta del cuerpo 
de uno a lo que necesita. Entonces fui elaborando algunas cuestiones más 
personales como combinar frases y la escritura, porque uno también ma-
neja un poco la lectoescritura y puede mover algunas células y ver que se 
te abre un panorama muy grande.

22   Se refiere a distintos ritmos de candomblé.



81

Después de ese paso por lo de Blue, que me dio la organización para 
después trabajar con alguna maestra, sucedió que me marcaran algún paso 
y capaz que la maestra necesitaba que mantenga la frase. Uno también se 
tiene que quedar y cumplir esa función, mantener la frase y van los ocho, 
un ocho, dos ocho y vos por momentos estás ahí atado.23 También eso está 
bueno, estar trabajando y complementando una parte.

Lo que más me gustó —porque me gusta—, es ya formar y ayudar 
a formar. Ayudar a la maestra a formar a sus estudiantes estaba bueno, 
ese lugar me gustaba. Hoy en día estoy muy abocado en la docencia y es 
como que siempre fue lo que más me gustó. Dentro de mi formación y 
de mi carrera lo que más me gustó o me gusta es enseñar, estar ahí. Yo 
creo que enseñaba antes de saber tocar bien, me acuerdo de estar ahí con 
mis compañeros en algún grupo y explicar algo, la primera clase me la iba 
haciendo en la cabeza. Mis clases llegaron después de años, pero siempre 
quise estar en esa instancia de enseñar, de pasar lo que me enseñaron, lo 
que generosamente me llegó y es lo que sigo haciendo.

Las clases de danza me gustaban, esa faceta estaba buenísima. Me 
encantaba ser asistente de alguien que está facilitando el espacio. Yo gene-
ralmente soy bajo perfil y me gustó mucho laburar ahí.

Yo puedo hablar netamente de la cuestión artística, por no tener mu-
cha experiencia en lo que son los ritmos religiosos, aunque he tocado 
eventualmente. Yo lo percibí siempre naturalmente desde la posición ar-
tística, desde escuchar en las canciones de determinados artistas. Yo lo 
percibí así y mis maestros también. O sea, nunca me pusieron un límite 
en eso, hablo de maestros o de la generosidad de las maestras con las que 
he tocado y nunca pusieron un límite, al contrario. Puede existir, pero yo 
no recuerdo haberme topado con eso, no recuerdo haber tenido proble-
mas en ese aspecto. Mis maestros me lo planteaban naturalmente, veían 
que uno lo hacía en forma seria, con respeto, y que estaba buscando eso, 
la parte creativa. Y ellos en ese momento que estaban enseñándome me lo 
daban desde ese lugar. Yo lo percibí naturalmente, como es natural para 
mí hacer estas músicas, o ver que aparecen en la música académica algunas 
cosas del candomblé o de la música afrobrasileña.

En el templo de Villa Tesei frecuenté unos cursos en donde justa-
mente estaba buscando ver la mirada dentro de un espacio argentino. Y 

23   Se refiere a los ciclos coreográficos de ocho pulsaciones.



82	

ahí también lo vi naturalmente, nunca me pusieron un no, la actitud era 
“está para compartir y está buenísimo que lo quieras dar a conocer”, inter-
cambiábamos discos… Me acuerdo de que llevaba algún disco, de Xangó 
de Pernambuco o de algunos ritmos de otra religión afroasileña, entonces 
iba compartiendo algunos discos que tenía y siempre fue natural. Sí, me la 
hicieron fácil por ese lado. Sí hubo algunas cuestiones, pero más de idio-
sincrasia de la forma en que uno aprende, y cómo se aprende en el lugar 
de origen; pero tampoco fue nada grave. Tal vez yo de viejo me enrosco a 
veces, soy también muy obsesivo a la hora de algunas cosas y medio cas-
carrabias, acá mi compañero puede dar fe, pero creo que va por ese lado. 
Aparte siempre concebí de manera natural la cuestión artística, también 
porque me llegaron los discos: Baden Powell, María Bethania, Gilberto 
Gil, era música que estaba en mi casa y yo la ponía.

En cuanto a las grabaciones que hice, la que tengo más fresca y real-
mente le tengo mucho cariño fue con Cafundó.24 Esos minutos que com-
partimos fue una buena experiencia, al principio fue medio como que 
nos movió, porque la cabeza venía pensando en los ritmos y de repente 
tuvimos que grabar en otra métrica. Fuimos ahí intentando hacer lo mejor 
y después terminamos tocando un ijexá, un afoxé, y estuvo lindo.

Escuchar “Mañana en el Abasto” por Cafundó + 10 Orquesta y Juan Carlos 
Baglietto.

También grabamos con [el grupo] Kitembo y no recuerdo haber gra-
bado en otro contexto.

Cuando toco y me toca ese momento de creatividad que nos dan 
en un grupo yo soy de recurrir a este lenguaje; intento que venga, esté 
tocando la música que toque en algún momento voy a intentar recurrir a 

24   “Mañana en el Abasto” por Cafundó +10 Orquesta (2015), con Juan Carlos Baglietto 
en voz y Sergio Pesse, Mauro Mazarrella y Miguel Villaveirán en atabaques de invitados.

https://cafundo.bandcamp.com/album/cafundo-10-orquesta


83

una frase, sea un llamado de [tambor] batá o frases del [ritmo] cabila, uno 
lo va metiendo, la va agarrando… o como cuando tocás samba. Siempre 
uno recurre sin ser el toque específico, pero a mí me gusta mucho jugar 
con eso, vengo tocando con cualquier ritmo y me armo mis secuencias. 
Me gustan los solos y cuando me dejan ahí ese espacio, en algún momento 
que te dejan la lucecita ahí para que te explayes y que uno toque un poqui-
to, uno recurre, es inevitable. Tengo mis secuencias que paso y las estudio, 
hago las pegatinas de ritmos. Sí intento mantener las claves rítmicas y de 
ahí me voy, pueden aparecer cosas del [ritmo] congo, o síntesis, vengo to-
cando solo lo que sea y tiro ahí una ráfaga de algo. Siempre voy a recurrir, 
para mí es algo natural, no solo del candomblé.

Yo antes era muy muy tajante cuando escuchaba algo, con todas las 
músicas, y decía “no, pero esto, a mí, no…”, cuando algo no me lo habían 
enseñado de esa forma. Después veía que allá tocaban así, allá así y el otro 
así, y me iba a cansar toda la vida de estudiar todas las líneas que existían. 
Entonces uno también cuando enseña, enseña una introducción a lo que 
es el ritmo. Después el techo lo pone quien esté estudiando.

En la escuela EMPA25 los primeros años trabajé un poco más algunos 
ritmos, sobre todo el cabila, porque de ahí entraba al samba y empecé a 
agarrar la cuestión colectiva del tambor. El otro ritmo que también traba-
jamos es el ijexá, pensando en la música popular brasileña y en los ritmos 
presentes. La recepción es buenísima, sobre todo la cuestión colectiva es 
muy bien aceptada por los chicos y chicas, les encanta cuando uno canta y 
los cantos del ijexá, es como que “van”. En los últimos años sobre todo de 
pandemia perdí un poco el foco y fui por otro lado, tuve que puntualizar 
algunas cosas y capaz que no vi tanto los ritmos afrobrasileños como tam-
poco vi del folklore cubano. Sí nos centramos más en la música popular 
y entonces abordé por otro lado. Pero dentro de mi repertorio están [los 
ritmos] cabila, ijexá, y congo. De hecho, también pasaba que cuando cum-
plíamos el ciclo y nos quedaban unas clases, introducía ahí el atabaque 
para que pique, porque yo estoy en la formación básica y tenemos que dar 
un panorama general y el atabaque es un instrumento fundamental —más 

25    Escuela de Música Popular de Avellaneda, la primera institución pública en su tipo en 
Argentina y Latinoamérica fundada en 1986 en un suburbio de la ciudad de Buenos Aires, 
con formación específica en carreras de música popular con orientación en Tango, Jazz y 
Folclore (en este caso, el término refiere al género musical popular).



84	

allá de que en la escuela no los tenemos, tenemos congas—. Pero me pare-
ce que tienen que conocer el atabaque, el tambor batá, así como hicieron 
con el cajón. Otra forma en que lo abordo es a través de estudios, porque 
había libros que a mí no me cerraban como los que me hacían estudiar en 
el conservatorio. Y fui creando estudios, por ejemplo, del ijexá, incorpo-
rando lectoescritura por otro lado. Les enseñaba los tambores y hacíamos 
estudios en donde tenían que seguir lecturas. Así pasó en algún momento 
con el cabila, sobre todo los primeros años con los primeros grupos, y 
pensando también en el trabajo que se venía haciendo en la escuela gracias 
al maestro Miguel Tallo que tenía esa línea folclórica con los ritmos cuba-
nos y que pasaba algunos ritmos de candomblé. Pensando en esa línea los 
primeros años lo hicimos con mis compañeros de cátedra; se enseñan los 
ritmos, sobre todo el cabila cuando se enseña samba, y creo que en el nivel 
superior también dan los ritmos, sobre todo los de mano limpia.

Está buenísimo que todas las instituciones puedan tener ese espacio. 
Yo tuve que hacer mi formación particular, casi todo. A mí estudiar en el 
conservatorio de la música académica me ayudó mucho y me ordenó; hoy 
en día también agarro muchos de esos elementos para dar clases, sobre 
todo los estudios, la organización, las obras y cómo trabajarlas. Pero no era 
el lugar, tenía que salir a estudiar por otro lado. No sé hoy en día cuántas 
instituciones tienen la modalidad de percusión de mano y eso es impor-
tantísimo, no sé por qué se tarda hoy en día.

El tambor es muy importante, siempre fue importante para mí. Pero 
que esté de la forma académica, formal, me parece fundamental porque 
también somos un número, somos un público que necesitamos ese espacio 
y estamos ahí. Y de ahí dar a conocer. Muchas veces las personas vienen a 
estudiar la percusión o un instrumento, tenía su bongó y le abrís el panora-
ma y se le abre la vida. Para mí esto es la vida igual, yo a veces exijo porque 
para mí esto es mi vida, prácticamente desde que tengo uso de razón toco 
un tambor. Entonces abrís ese panorama y alguien conoce un atabaque, un 
batá o lo que fuere en la institución. O con algún profesor particular como 
me pasó a mí, que buscando después pude hacer el camino que quería.

Es fundamental que se abran más espacios. Yo hablo muchas veces 
del tambor en la EMPA, y también que debe ser parte de una formación 
integral. Me parece que es muy piola que se estudie el tambor, se estudie 
el lenguaje musical y que ayuden a implementarlo en una práctica, que se 
enseñen las apreciaciones… Que el tambor popular tenga el lugar acadé-



85

mico que tiene en muchas partes de la región y en el mundo.
Sabiendo que este espacio lo va a compartir mi maestro, yo quiero 

agradecerle la generosidad y cómo se fue dando todo, a mi maestro Blue. Él 
fue muy generoso en enseñarme casi todo con respecto a esto, y por poner-
me en ese lugar que me dio en los últimos años en que me desempeñé un 
poquito más. Gratitud a él y a mis compañeros del grupo, a cada uno que 
pasó por al lado mío y que capaz que uno le pidió una frase. A las maestras, 
ya sean las maestras brasileñas, los maestros brasileños o las maestras con 
quienes compartí acá. Agradecimiento por darme siempre ese espacio.



86	

Capítulo 3

POÉTICAS DEL SAMBA URBANO: 
LIRISMO DO RIO, VERSOS 

EN BUENOS AIRES

Introducción
El samba urbano: la historia 

de sus letras
Por Nicolás Muntaabski

El presente capítulo propone un recorrido por las composiciones contem-
poráneas del samba urbano, en la voz de compositores y compositoras 
jóvenes de Río de Janeiro y Buenos Aires. Este diálogo transnacional es 
posible gracias a la presencia activa del samba en la ciudad de Buenos Aires 
en donde se ha ido desarrollando un campo profuso de rodas de samba a 
lo largo de más de veinte años. La conformación de un campo de músicos 
de samba en Buenos Aires se remonta a mediados de la década de 1990 y 
se nutre, principalmente, de dos vertientes. La primera, vinculada con la 
migración de artistas afrobrasileños a Buenos Aires en los años noventa, 
introdujo el repertorio del samba en grupos que tocaban inicialmente bo-
ssa nova, influyendo así en una primera generación de músicos argentinos, 
como los que integraron la formación inicial del grupo Malandragem. Una 
segunda vertiente se dio a partir de los viajes que estos músicos argentinos 
pudieron realizar a Brasil a finales de la década del noventa y comienzos de 
los años 2000. De esos viajes surgieron intercambios y amistades artísticas 
con jóvenes músicos de samba de Río de Janeiro, que hoy son referentes 
de la nueva generación de sambistas cariocas (Paganelli, 2022). 

El samba urbano nació en la ciudad de Río de Janeiro a mediados de 
la década del veinte del siglo pasado, más precisamente en el Morro de São 



87

Carlos y el Largo de Estácio de Sá. De mano de los Bambas de Estacio, 
creadores de la primera escola de samba llamada Deixa Eu Falar, surgió en 
las inmediaciones portuarias del centro de la ciudad de Rio de Janeiro, 
zona denominada por Heitor dos Prazeres como “la pequeña África de 
Río de Janeiro” (Moura, 1995). 

El samba urbano es producto de diversas corrientes migratorias in-
ternas y elementos propios de la por entonces capital del Brasil. Sólo por 
destacar algunas de las influencias más marcantes que dieron origen al 
fenómeno urbano del samba, las cuales se fusionaron con las músicas 
urbanas cariocas como la modinha y el choro, podemos mencionar a los 
denominados batuques —terminología utilizada para definir diversos ma-
nifiestos de matriz africana en el Río de Janeiro del siglo XIX, como el 
lundu, maxixe, y el tango brasileiro (Andrade, 2018)—; el jongo de Minas 
Gerais; el samba de roda de Bahia con sus líderes religiosos llegados de este 
estado; los repentistas, cocos y chulas raiadas de la zona norte y noroeste 
del Brasil; y las músicas traídas por las migraciones del Vale do Paraíba del 
interior de São Paulo. 

En sus inicios, el samba urbano presentaba como estructura una parte 
“A” —o estribillo—, que era fija y cantada por lxs participantes del pa-
gode.26 Luego, una parte “B” —o estrofa—, que era improvisada por uno 
o más cantores de manera alternada, característica típica del samba rural 
y de muchos otros manifiestos de matriz afrodiaspórica (Cabral, 2011). 

Durante las dos primeras décadas del siglo XX las grabaciones fue-
ron escasas y eran rotuladas en los llamados discos de pasta como lundus, 
maxixes y marchas ranchos, hasta la grabación del samba amaxixado con 
estructura de samba de partido alto “Pelo Telefone”, que será mundial-
mente conocido como “el primer samba grabado” en el año 1917 (Pereira 
Cunha, 2015). En este primer período, las temáticas de las letras eran de 
tono satírico, jugando con el doble sentido y la transgresión desfachatada. 

Sandroni (2012) sostiene que, durante la década de 1920, surgieron 
dos cambios paradigmáticos en la cultura popular urbana de Río de Janei-
ro: la fundación de la primera escola de samba Deixa eu Falar que ya men-
cionamos, y la creación de la Radio Nacional en Brasil. La primera escola, 
vanguardista en el samba, innovó la instrumentación, dando lugar a nuevas 

26   Nota del autor: pagode se refiere, en este caso, al evento que articula música en vivo, 
baile y gastronomía, equivalente a la peña folkórica argentina.



88	

claves rítmicas que dieron origen al samba tal como lo conocemos en la ac-
tualidad. Por su parte, la Radio Nacional comenzó a dar notoria visibilidad 
al samba a nivel regional e impuso nuevos parámetros para la composición 
de sus letras. De esta manera, la parte “B” o estrofa abandonó la improvisa-
ción, a diferencia de los desfiles de las escolas de samba de la época:

Pero, por lo que todo indica, por razones aún por determinar, el “nue-
vo” toque fue la traducción más conveniente de la polirrítmia de las 
escuelas de samba al lenguaje de la radio y del disco. Sirvió al mismo 
tiempo para que gente como Ismael Silva, Cartola y otros bambas ex-
hibiesen su diferencial, mostrando que lo que hacían era samba y no 
maxixe; y para que el Brasil repensase su identidad multi-racial (San-
droni, 1996, p. 7).

Es así como en las dos siguientes décadas del treinta y del cuarenta, el 
samba comenzó a transitar un momento sumamente creativo en lo que a 
rítmica y composiciones se refiere. Aparecieron músicos de la talla de Paulo 
da Portela, Heitor dos Pazeres, Noel Rosa, Ismael Silva, Wilson Batista y 
Dorival Caymmi, por destacar algunos. Este último, oriundo de Salvador 
de Bahía, realizó grabaciones en la Odeón y presentaciones en radio, influ-
yendo decisivamente para instalar el concepto de samba urbano en Salva-
dor. También se destacaron las duplas Bide y Marçal, quienes compusieron 
el clásico “Agora é cinzas”, grabado por Mario Reis y Francisco Alves, mú-
sica que relata el sufrimiento y el despecho por un amor perdido, así como 
las largas noches de fiesta en el samba, o los vaivenes del malandro de la 
bohemia carioca —figura equivalente al compadrito en el tango rioplaten-
se—, quien se jacta de sus destrezas como gigoló, aseado y bien vestido, 
graduado en labia, que aspira a trabajar poco y vivir como un bon vivant.27  

Otra temática de este período fue la reflexión sobre los valores hu-
manos y la condición de los más postergados, así como la descripción de 
los escenarios agrestes suburbanos que hablan del canto de los pájaros, 
amaneceres imponentes o gotas de rocío en las madrugadas. 

Para fines de la década del cuarenta surgen los denominados sambas 
de exaltação, impulsados por el Estado Novo del presidente Getulio Var-

27   Nota de la edición: en el lunfardo, slang del tango argentino, labia quiere decir locua-
cidad. Bon vivant, amante del buen vivir.



89

gas, cuyo objetivo político era engrandecer a los héroes nacionales, figuras 
del arte y políticos del momento. Finalmente, en el inicio de la segunda 
mitad del siglo XX, podemos ubicar al Samba de breque de Moreira da 
Silva y su alter ego, Kid Morengueira, y el samba sincopado de Geraldo 
Pereira (Lopes y Simas, 2015). 

Para la década de los cincuenta, las grabadoras y radios —y en conse-
cuencia los salones de bailes y gafieiras28—, comenzaron a priorizar a los 
cantantes de serestas y a los llamados sambas-cançôes, que ya existían en 
los repertorios de algunos de los compositores mencionados. Este estilo 
dentro del género tiene una cadencia próxima al bolero, de ritmo lento 
y suave. Las letras de Lupizinho Rodriguez y Silvio Caldas, entre otros, 
hablarán de pérdidas amorosas y resignaciones piadosas, temáticas que se 
mantienen presentes hasta nuestros días en las letras del samba. También 
encontraremos el trabajo autoral de Zé Ketty, que consigue expresar, con 
realismo, las vivencias en los morros y periferias cariocas. 

Durante la década siguiente, en los años sesenta, la hegemonía del 
movimiento de la bossa nova invisibilizó, a niveles comerciales, a los com-
positores del samba urbano, quienes resistieron en espacios como el Teatro 
Opinião y el restaurante Zicartola en el centro de la ciudad, así como en los 
terreiros de sambas de los suburbios cariocas (Moura, 2004), donde encon-
traremos a artistas como Elton Medeiros y Paulinho da Viola, por nombrar 
solo algunos. En las letras de este período particular, podemos destacar la 
necesidad de algunos autores de expresar las problemáticas de una sociedad 
sumida bajo un régimen dictatorial, momento histórico en Brasil conocido 
como “años de plomo”, que se extendió durante dos décadas (1964-1984). 

Paralelamente, en las escolas de samba, se vivió un proceso que algu-
nos estudiosos (Moura, 2004; Lopes, 2005 y Cabral, 2011) caracterizaron 
como de “blanqueamiento del samba”; en tanto se comenzó a desnatura-
lizar la fiesta comunitaria y popular de matriz africana a causa de la expul-
sión de sus propios herederos. Como movimiento contrapuesto, la escola 
de samba Académicos do Salgueiro comienza el proceso reivindicatorio de 
la ancestralidad afro del Brasil como tema principal de sus enredos.

La bossa nova redujo la polifonía rítmica de los tambores caracterís-
ticos del samba a una formación clásica de combo de jazz, que podemos 

28   Nota de la edición: espacios donde se realizan bailes.



90	

caracterizar como integrada por un instrumento armónico-rítmico (pia-
no, guitarra) más bajo y batería. Algunos exponentes de este movimiento 
como Antonio Carlos Jobim, Vinicius de Moraes y João Lyra presentaron 
un nivel de sofisticación musical y poética asociado a sus orígenes sociales 
y vivencias particulares (Lopes y Simas, 2015).

Para finales de 1960 y comienzos de los años setenta, el samba cobró 
un nuevo impulso de la mano de artistas como Ivonne Lara, Martinho da 
Vila, Candeia, João Nogueira y Monarco, entre otros compositores que 
lograron sus primeras grabaciones discográficas. Entre estas se destacaron 
los primeros LP solistas de Cartola y Nelson Cavaquinho. Para mediados 
de los setenta, de la mano del madrinazgo de Beth Carvalho, surgió un 
nuevo bastión de revolucionarios del samba en el barrio de Olaria, muy 
cerca de Penha, zona norte de Río de Janeiro. Estos músicos incorporaron 
nuevos instrumentos y nuevos toques, y congregaron a los compositores 
jóvenes en su pagode semanal en la sede del bloco carnavalesco Cacique de 
Ramos. El samba del grupo Fundo de Quintal, creado por dicho bloco, 
convocó a nuevos compositores como Almir Guineto, Jorge Aragão, Nei 
Lopes, Wilson Moreira, Zé Luiz, Luiz Carlos da Vila y los emergentes 
Sombrinha, Arlindo Cruz y Zeca Pagodinho, algunos de los cuales tam-
bién se juntaban para componer en el foco de resistencia del Grêmio Re-
creativo de Arte Negra Quilombo, liderado por Antônio Candeia Filho, 
más conocido como mestre Candeia.

Esta nueva camada de compositores comenzó a abordar temáticas 
muy diversas en sus líricas, similares a las composiciones de los períodos 
ya citados, pero con una descripción del impacto de la modernidad y la 
urbanidad en sus vidas. 

Durante la década de los ochenta, los compositores del período ante-
rior se consagraron e instalaron en el circuito de compositores comerciales 
también, extendiéndose hasta la década de los noventa, cuando el llamado 
“pagode romántico” adquiere hegemonía en la industria musical y en el cir-
cuito del samba. Sus letras comienzan a hablar desde una perspectiva —en 
varios casos— mucho más superficial, convirtiéndose en la marca estilística 
de la década entera y comienzos de la siguiente. Podemos citar a grupos 
como Só Pra Contrariar, SPC, Raça Negra, Exaltasamba, Molejo, Art Po-
pular, Katinguelê, Soweto, Negritude Jr, Revelação y Bokaloka, entre otros.

En el inicio del nuevo milenio, resurge un barrio emblemático cono-
cido por su bohemia como centro de encuentro de sambistas y frecuenta-



91

dores: el barrio de Lapa va a cobijar a las nuevas camadas de compositores 
de samba que continúan dicha tradición. Dentro de esta nueva genera-
ción de sambistas se destacan los nombres de João Martins, Inácio Rios, 
Manu da Cuica, Alfredo Del-Penho, Leandro Fregonesi, Raúl DiCaprio, 
entre otros. Las temáticas de las letras del samba acompañan su contem-
poraneidad, al mismo tiempo que mantienen un pie en el pasado, con-
servando siempre vivos los trabajos de sus compositores más importantes.

A lo largo de este capítulo, proponemos un recorrido con algunos de 
los exponentes que hoy componen samba en Río de Janeiro, así como algu-
nos de los compositores de Buenos Aires, para profundizar el conocimiento 
sobre este proceso creativo en su territorio de origen y su contraparte en 
Argentina, buscando comprender sus características y dinamismos.29

29   Nota de la edición: las intervenciones que siguen respetan el formato original de 
entrevista para mantener el sentido de lo expresado por las y los participantes.



92	

Bibliografía:

Cabral, Sergio (2011). Escolas de Samba do Rio de Janeiro. São Paulo: Lazuli.
Castro, Mauricio Barros de (2004). Zicartola: política e samba na casa de 
Cartola e Dona Zica. Rio de Janeiro: Relume Dumará – Prefeitura do Rio.
de Andrade, Mario (2028). Evolución Social de la Música en Brasil (y otros 
ensayos escogidos). Córdoba: Buena Vista Editores.
Leal, Cély (2010). Noitadas de Samba, foco de resistência (DVD). Consul-
toria Artística: Jorge Coutinho e Leonides Bayer. Brasil: Singra Produções.
Lopes, Nei (2005). Partido-alto: Samba de bamba. Rio de Janeiro: Pallas.
Lopes, Nei y Simas, Luiz Antonio (2015). Diccionario da história social do 
samba. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 
Moura, Roberto (1995). Tia Ciata e a Pequena África no Rio de Janeiro. 
Rio de Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura – Dep. Geral. de Doc. e 
Inf. Cultural – Divisão de Editoração. 
Moura, Roberto (2004). No princípio, era a roda: um estudo sobre samba, 
partido-alto e outros pagodes. Rio de Janeiro: Rocco.
Paganelli, Pía (2022). “’Máscaras artísticas negras, pieles blancas. La prác-
tica del samba en la ciudad de Buenos Aires: el caso de la ‘Roda de Samba 
Bom Ambiente’”. En Revista Decifrar de la Facultad de Letras de la Univer-
sidad Federal de Amazonia, Brasil (Vol.10, n.19, 2022).
Pereira Cunha, María Clementina. (2015) “Não tá sopa” - Sambas e sam-
bistas no Rio de Janeiro de 1890 a 1930. San Pablo: Unicamp.
Sandroni, Carlos (1996). “Mudanças de padrão rítmico no samba carioca, 
1917-1937”. En Revista Transcultural de Música nro. 2.
Sandroni, Carlos (2012) Feitiço Decente. Transformações do samba no Rio 
de Janeiro (1917-1933). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor Ltda. 

https://www.instagram.com/revistadecifrar/


93

Entrevistas
Por Ana Rosa Cruz y Nicolás Muntaabski 

Ana Rosa Cruz es brasileña residente en Argentina des-
de hace quince años. Gestora y productora cultural, es 
magíster en Estudios Culturales por la Universidad Na-
cional de Rosario e investigadora de la relación bilateral 
entre Argentina y Brasil, enfocándose en manifestaciones 
culturales de matriz afrobrasileña como el samba y la 
capoeira. En paralelo, articula proyectos que vinculan 

países de América Latina a través de la cultura, las artes y los activismos.

Nicolás Muntaabski comenzó sus estudios en música 
brasileña en el año 1999 y desde entonces sigue perfec-
cionando su ejecución y profundizando en sus diversos 
estilos con profesores locales y brasileños. Entre 2015 y 
2017 realizó un viaje de estudio a la ciudad de Rio 
de Janeiro en Brasil donde desfiló como ritmista en la 
tradicional Escola de Samba Portela durante el carna-

val 2016. En esa ciudad asistió regularmente a la Escuela de Música Portá-
til y a la Casa del Choro donde tomó clases de cavaquinho. Paralelamente, 
tomó clases particulares de percusión con diversos profesores y participó como 
músico de rodas de samba cariocas. En Buenos Aires cursó el primer año del 
Profesorado de Etnomusicología en el Conservatorio Superior de Música 
Manuel de Falla y participó en diversos proyectos musicales de samba, tales 
como Malandragem Samba (2007-2015), Roda de Samba Bom Ambiente 
(2006-2017), Batería de Samba Estação Primeira (2010-2018) y Bilongo 
Samba (2019- Presente). Desde el año 2009 se desempeña como docente par-
ticular y tallerista de percusión del samba, banjo y cavaquinho.



94	

Ramiro Soler

 

Comenzó a tocar la guitarra eléctrica de manera autodi-
dacta desde el año 1987. A partir de 1993 inició estudios 
en el Instituto Tecnológico de Música Contemporánea 
(ITMC) donde se formó con grandes profesores de jazz, 
blues, rock, latin jazz y bossa nova. Allí conoció a Beto 
Caletti, quien le presentó diversos géneros musicales de 
Brasil y con el que continuó sus estudios por un tiempo.

En la década del noventa participó de varias formaciones de jazz y bossa nova 
como guitarrista y cantante, cuando comenzó tocando cavaquinho con el proyec-
to de música popular brasileña Malandragem, que continúa en la actualidad.

A partir de un viaje a Salvador de Bahía y Maceió en el año 2000, tiene 
la oportunidad de conocer a un grupo de samba carioca y esta experiencia le 
marca un nuevo rumbo musical. Con Malandragem hizo tres trabajos disco-
gráficos: Canto Popular, Feito na Lapa y un EP con composiciones propias, 
estos últimos grabados en Rio de Janeiro, en el barrio de Lapa.

Ana Rosa Cruz: Nos gustaría saber de tu labor de compositor, cómo llegas-
te hasta ahí, cómo es el proceso, y si fue paralelo a tu trabajo de cantante.

Ramiro Soler: la composición viene desde siempre, puntualmente 
empiezo a componer en samba cuando empiezo a tocar samba. No en 
el momento, porque uno va aprendiendo; pero vas escuchando y sí, sa-
len cosas por ahí del estilo. Puntualmente las primeras composiciones de 
samba son cuando ya a partir de Malandragem necesitamos decir nuestras 
cosas, y nos animamos a componer en ese género. Pero la composición 
viene de siempre, con mis otras bandas he compuesto siempre, aunque 
me tomé un tiempo para poder plasmar canciones. En el samba arranco 
a partir de Malandragem desde el año 2000 para acá. Tuve a un enorme 
parceiro que es Guillermo Schneider, con él la verdad que nos manejamos 



95

bárbaro a la hora de escribir y de ponerle música a las letras que me trae, 
y yo también aporto lo mío. Feito na Lapa y muchos de los siguientes 
trabajos son parcerias con Guille, y tengo algunos temas que sí compongo 
solo. El samba tiene mucho eso de que “yo hago la primera y vos hacés la 
segunda”, es una característica del género que es permeable a los demás, a 
otros compositores. No es que se trate de un compositor estrella que hace 
todo, generalmente se abre la cancha para que jueguen todos.

ARC: Es como un partido de voley o un partido de fútbol, no se 
puede jugar solo.

RS: totalmente.

ARC: ¿Cómo son los temas? Porque ustedes tienen influencia del 
samba carioca ¿no?

RS: la temática suele ser como en cualquier género folklórico, se exal-
ta el género y el estilo musical.30 Si hacemos un paralelismo acá en la 
chacarera, se le canta a la chacarera, ése es uno de los temas. En mi amor al 
samba, yo he compuesto cosas que hablan del samba o de la roda de sam-
ba, de ese evento. Por ejemplo [en la canción] “Canto popular”, cuando 
dice “calma, coração que canta, não adianta cansar…”, habla de eso: “no 
te apures, viene el samba, ya viene el surdo, ya van a entrar todos”. Uno 
de los últimos temas que hemos hecho, “Samba sem remorso”, habla de la 
hora de ir a la roda de samba, de cuando uno se mata trabajando y se des-
vive por la vida y finalmente tiene su oportunidad en el samba. Muchas de 
las letras hablan del samba pero obviamente no es un único tema, también 
se habla de amor, de desamor, de cosas cotidianas, de lo que sea; aunque se 
destaca el gusto por esa reunión que es la roda de samba.

ARC: Son temas que trascienden la geografía. Un brasileño ama, un 
argentino ama… 

RS: totalmente. Pero somos argentinos, estamos en Buenos Aires y ahí 

30   Nota de la edición: se entiende aquí por “folklórico” al sentido que se le da en Argen-
tina de música popular de matriz rural y tradicional.



96	

empiezan las diferencias. Yo creo que de alguna manera sentimos lo mismo, 
pero lo vivimos diferente porque estamos en otro lugar. Anteriormente 
veníamos tocando más MPB [Música popular brasileña], pero hacia el año 
2000 cuando empezamos a tocar samba con Malandragem, lo que quería-
mos era reproducir esas vivencias que nos pasaban cuando nosotros vamos 
para allá y vibramos en las rodas de samba de allá, eso de “no puede ser esto 
que estoy sintiendo, tengo que esperar un año para volver acá… No, llego a 
casa y ya armo algo”. Y así fue como nos empezamos a juntar y empezamos 
a vivir eso acá, con el mayor respeto y tratando de hacerlo lo mejor posible, 
pero priorizando esa vivencia de vivir la alegría, el ritmo, y a la vez el tam-
bor con esa ancestralidad. Não temos aquele swing que vocês têm…

ARC: No, no… yo no creo que el swing esté relacionado con la di-
rección o con el código postal. ¿Cuáles son las dificultades de componer 
samba? ¿Preferís componer en portugués o en castellano?

RS: en castellano me sale componer otras cosas, y en portugués me 
inclino a componer samba, siempre con algún corrector o traductor aco-
modando frases, y hasta dejando errores porque también nos hacemos 
cargo de que no hablamos bien. Yo me hago cargo. Entonces inclusive por 
ahí aparece algún error en lo que estamos cantando, pero priorizo que de 
alguna manera también esté nuestro lunfardo, nuestra gíria, vamos por 
ahí. Pero sí obviamente hay una dificultad idiomática con el portugués, no 
es lo mismo para nosotros componer en nuestro idioma natal que en un 
segundo idioma. Igualmente creo que también dispara nuevas ideas, por-
que cuando uno compone en otro idioma también le sale decir otras cosas 
porque también las rimas van para otro lado, no es lo mismo un idioma 
que otro. Obviamente es una gran dificultad componer en otro idioma, 
pero no me sale en castellano, me suena raro el samba, escucho muchos 
sambas en español y me parece que están bien, pero a mí no me sale.

Ramiro Soler interpreta Canto Popular:



97

Guillermo Schneider

Su primer contacto con el samba fue en el año 1999 y 
al año siguiente conoció a Adrian Botta (Turu) y Ra-
miro Soler del grupo Malandragem, quienes lo invitan 
a formar parte del proyecto de tocar y cantar samba 
tradicional de Río de Janeiro en Buenos Aires, al que 
se incorporó definitivamente. Malandragem realiza su 
roda samba semanal desde sus comienzos y continúa en 

la actualidad. El grupo cuenta con tres trabajos discográficos: Canto Popular, 
Feito na Lapa y un EP con composiciones propias —estos últimos grabados en 
Río de Janeiro—.

Desde hace más de veinte años Schneider realiza reiterados viajes a la 
ciudad carioca buscando conocer el samba desde adentro. Así comenzó a rela-
cionarse con músicos y frecuentadores de algunas de las rodas de samba carioca 
más relevantes de las últimas décadas como Pagode da Tia Ciça, da Tia Doca, 
grupo Galocantô y Cacique de Ramos, principales influencias en su proceso 
creativo. Como músico realizó participaciones en rodas de samba en Buenos 
Aires, Córdoba, San Pablo y Belo Horizonte.

Nicolás Muntaabski: Contanos cómo llegaste a componer samba. ¿Fue en 
paralelo a tu trabajo de crear un pagode en Buenos Aires?31

Guillermo Schneider: gracias por invitarme a este lindo encuentro. 
Todo comenzó casi natural, me topé con el samba y me apasioné, me 
gustó de una manera como nunca antes me había gustado otro estilo… A 
diferencia de mi gran amigo Ramiro Soler, yo no tenía estudios musica-
les ni experiencia como músico, conocí el samba de grande, a los 28, 29 
años aproximadamente. Y fue un flash, algo que me pegó en el medio del 

31    Ver definición en nota 26 de este capítulo.



98	

corazón, amor a primera vista, amor a primer batuque (risas). Y a partir 
de ahí el proceso de empezar a componer y demás fue simplemente ganas 
de agarrar un lápiz y un papel y empezar con mi portugués precario en 
mis primeros intentos. Después, con el correr del tiempo, uno fue apren-
diendo un poquito más del idioma, tratando de contar cosas, y me salía 
contarlas en portugués; extrañamente nunca compuse en español, no he 
escrito cosas en español en forma de canción. Por suerte la vida me fue 
llevando a conocer las personas indicadas, ya sea la gente de Río o haber 
conocido al Turu [Adrián Bota, uno de los percusionistas y fundadores del 
grupo Malandragem], que me presentó a Rama [Ramiro Soler], con quien 
juntamos nuestras pasiones. Y empezamos a hacer cositas juntos, colabo-
rándonos en esa linda parceria que hemos armado y que ya tiene más de 
veinte años y estamos hasta el día de hoy.

NM: Hablando específicamente de tu trabajo como compositor ¿qué 
temáticas podrías decir que abordás? ¿Tenés algo recurrente?

GS: yo creo que la música cuenta cosas, contamos cosas. Todo aquel 
que escribe una canción está contando algo, de la forma que le sale. Y a mí 
me salió de esa manera, naturalmente, ponerme un día con un cuadernito 
a escribir cosas e incluso tararear alguna melodía. Y al tener el apoyo de 
mis compañeros de música de acá de Buenos Aires, ir venciendo un poco 
el pudor de mostrar algo, que te sale así, porque es muy íntimo el mo-
mento de la composición ¿no? Generalmente es un momento íntimo al 
comienzo, después quizás cuando ya va tomando más la forma o te animás 
un poquito más, se puede plantear que te sientes con otro a componer 
algo. Pero al principio fue eso, las ganas de contar algo, y eran vivencias 
mías y de otros, cosas que uno escucha, que te llaman la atención y que las 
plasmás en un papel. Es muy bueno ese recurso de decir que son vivencias 
mías y de otros porque ahí después nadie sabe cuál es la tuya y cuál es la 
del otro (risas). 

NM: ¿Cómo hacés para escribir? ¿Lo hacés directamente en portu-
gués como podés o escribís en castellano? ¿Alguna vez probaste de decir “a 
ver si esto queda, cómo lo hago encajar”? ¿Te gusta cómo suena el castella-
no en el samba? ¿La métrica te cierra, no te cierra?



99

GS: Con respecto a esto, me pasa por caminos diferentes, pero me 
pasa algo muy similar a lo que contaba Rama [Ramiro Soler]. El samba 
me suena en portugués, las veces que he intentado traducir un tema mío 
al castellano o agarrar un samba y traducirlo al castellano como un inten-
to de poder… [se interrumpe]. Como nosotros hacemos música acá en 
Buenos Aires, a veces hasta pensé en traducir sambas clásicos y pasarlos al 
castellano y ver cómo sonaba, pero no, no me cerraba en el oído, es como 
que se desvirtuaba. Cuando escucho a otras personas que componen sam-
bas en español, me parecen bonitos pero a mí en particular no me sale. Y 
las veces que me puse a escribir, generalmente las canciones que salen re-
donditas son las que te sentás, empezás y terminás, y después se la pasás a 
tu parceiro, como puede ser Ramiro o El Chino, que hemos hecho parceria 
los tres. El Chino es otro de los integrantes de Malandragem. Y así darle 
un poquito más de forma y ordenarlo musicalmente, porque como yo no 
tengo estudios musicales entonces tiraba ideas y ellos las ordenaban mu-
sicalmente un poco. Incluso les podía dar una letra inconclusa, Rama me 
ha terminado varias letras o viceversa. Es lo que decía Rama, en el samba 
se genera esa cosa de ver un tema y que los compositores a veces son hasta 
cinco o seis; es una cosa muy copada eso.

NM: ¿Tenés referentes de compositores de Brasil que decís “ah, me gus-
ta esto, me gusta como dice tal cosa, me hubiese gustado escribir esto…”?

GS: pero claro, ¡todos! (risas), de todo lo que es samba. Pero si me pre-
guntás cuál es mi influencia, yo soy fan del samba de suburbio, siempre lo 
que más me voló la cabeza fue la forma de tocar el samba en los suburbios 
cariocas. Es el lugar donde más cómodo me sentí, fueron los lugares donde 
más disfruté. La historia, de hace veinte años para acá, llevó a que mis gran-
des amigos que conocí en los suburbios hoy estén tocando en los mejores 
escenarios de Río. Y eso es una cosa hermosa, que uno los conoció tocando 
en barcitos, en una esquina o en la puerta del garaje de su casa y hoy están 
tocando en esos escenarios. Para mí la mayor influencia musical que tuve 
realmente fueron esos sambas, esos viajes a Río que hasta hemos compar-
tido varios, en los que íbamos a tres sambas por día y que no pisábamos la 
arena (risas), sólo cuando pasábamos por una obra en construcción, nada 
más. Estar veinte días en Río sin ir a la playa, esa cosa de curtir esa pasión, 
¿no? Esa pasión que nosotros como argentinos, hoy, somos los que segui-



100	

mos charlando entre nosotros porque a nosotros nos juntó esa pasión, aun-
que no vengamos de los mismos lugares, somos todos de lugares diferentes 
y nos encontramos acá en Buenos Aires por el samba.



101

Manu da Cuíca

Manu da Cuíca es hija de una enganche con un go-
leador. Es percusionista, letrista y escritora, con más de 
30 canciones grabadas, un libro en coautoría publica-
do (É Pretinha, 2024), un musical estrenado (Avenida 
Réveillon, 2012) y dos sambas-enredo de Estação Pri-
meira de Mangueira (2019 y 2020). Tiene canciones 
grabadas por Maria Bethânia, Leci Brandão, Péricles y 

Marina Iris, y cantadas en concierto por Chico Buarque y Alcione.
El samba de 2019 de la escola Mangueira, “Histórias pra ninar gente 

grande”, recibió el premio Golden Standard y fue considerado el mejor samba 
de los 40 años del Sambódromo (periódico O Globo), además de ser el texto 
base del ensayo Enem 2025.

Es coautora del libro infantil É Pretinha (Editora Rubra, 2024) y de las 
canciones que complementan la publicación. Entre cuentos, poesía y cróni-
cas, tiene más de una docena de textos publicados en colecciones, incluyendo 
premios en los concursos literarios Nossa Gente, Nossa Letras (1º lugar, ABL, 
2006), Contos do Rio (O Globo, 2007), para Ler a Lapa (Imã Editorial, 
2015) y Concurso Petrobras CasaBloco (2025).

Le gusta el caruru, la luz otoñal y el gol de peixinho.32

     

Ana Rosa Cruz: Querría saber de vos, de tu historia, Manu. ¿Cómo es tu 
proceso de composición en relación al samba? 

Manu da Cuica: ¡Buenas noches a todos! La pandemia es horrible, 
pero de vez en cuando nos sorprenden cosas como estos encuentros: de 
repente, nos encontramos en medio de una roda de samba que junta a dos 

32   Nota de la edición: la traducción no literal sino conceptual de esta idea es “gol de 
palomita”. Agradecemos a Pablo Alabarces por esta referencia y por la traducción de las 
posiciones de los jugadores de fútbol nombradas por la entrevistada.



102	

países. De hecho es un verdadero honor poder participar y hablar de sam-
ba, que creo que es importante en la vida de todos los que estamos aquí. 
Quiero agradecerles mucho la invitación y las charlas anteriores. También 
soy una experta en portuñol; lo entendí casi todo, y lo que no entiendo, 
inventé que sí (risas).

Creo que el samba tiene un lugar cautivador; algo de lo dicho aquí 
hasta ahora habla de eso, y para mí no fue diferente. No vengo de una 
familia de músicos profesionales, ni mucho menos, pero tuve algo de con-
tacto con el samba gracias al carnaval. Iba al carnaval y lo asociaba con 
los buenos momentos de mi infancia, de alguna forma tenía ahí algo de 
permisividad, los adultos hacían cosas que cuando una las veía decía “creo 
que hacen eso sólo en carnaval” (risas). Pero sin asociar inmediatamente 
eso al samba, me gustaba la marchinha del carnaval y todo eso.33

Empecé en la radio, tocaba en la época de los noventa en los llama-
dos pagodes de las radios. Sabía un poco de pandeiro porque mi padre 
también tocaba algo. Pero poco a poco, me dije “necesito adentrarme en 
esto, porque este género, no sé por qué, tiene mucho sentido para mí”. Y 
después, cuando empecé en las rodas de samba en Lapa, en el bar de Don 
Cláudio y demás, empecé a ver que eso en realidad tenía mucho sentido 
para mí, porque me recordaba cosas que siempre me habían gustado, que 
era estar en la calle, estar en un espacio colectivo, crear cosas... Lo hice así, 
jugando al fútbol en la calle; siempre jugué al fútbol. Y esa cosa callejera 
de tener esa amistad, de “hagamos algo juntos aquí”. El samba era eso 
y yo vivía sin tenerlo como protagonista; y cuando lo encontré, me dije 
“esto es lo que tiene mucho sentido para mí”. Desde entonces nunca he 
abandonado las rodas de samba. Aprendí a tocar el pandeiro y participaba 
tocando en las rodas. Pero mi inquietud siempre ha sido la cuestión de la 
creación; siempre me ha gustado escribir desde pequeña. Por eso desde el 
primer momento yo me decía “preciso intentar escribir un samba”, por-
que cuando algo me gusta de verdad quiero escribirlo, escribir sobre ello, 
basándome en ello. Estaba muy satisfecha con mis batucadas, disfrutando 
estar ahí fuera, en la calle, y aprendí a tocar el pandeiro no para ser música, 
sino para estar en las rodas de samba. Era un pretexto, una forma de estar 

33   Género de música popular del carnaval carioca entre las décadas del veinte y el se-
senta. 



103

ahí; así fue como aprendí a tocar la cuica, para poder volver a los blocos 
de carnaval a los que solía ir. Pero luego se llenaron muchísimo así que 
me dije “¿cómo carajo voy a ir si hay tanta gente? Ah, me voy a sentar en 
los tambores porque es el lugar más tranquilo. ¿Qué puedo tocar aquí? El 
pandeiro no me sirve, la cuíca sí, así que vamos, vamos con la cuíca.”

De alguna manera, para mí, los instrumentos eran formas de acer-
carme y estar presente en este universo de la roda de samba y los blocos. 
Con esta relación que ya tenía con la escritura —porque siempre me ha 
gustado escribir—, pensé que sería esencial intentar adentrarme en esta 
práctica, crear algo, hacer un samba. Me topé con un problema grave: mi 
limitación melódica. Soy la peor cantante del mundo, la peor cantante en 
la ducha, menos “Una Cantante”; la melodía no es lo mío. Al principio 
fue una gran frustración porque quería hacerlo, tenía claro que quería 
hacer samba, pero necesitaba una faceta diferente. Y fue una verdadera 
fuente de sufrimiento, porque estaba muy ansiosa por querer crear, pero 
simplemente no podía despegar. Hablo de finales de los noventa, y no 
había tantos blocos en las calles como hoy; aquí en Río de Janeiro, en las 
calles, la situación era diferente. Y a nadie de mi edad, de mi escuela, de 
mi calle, a nadie le gustaba el samba; era algo sin sentido.  Entonces fue 
medio que yo sola estaba intentando encontrar lugares a los diecisiete o 
dieciocho años, cuando me encontré allí y conocí a mi primer parceiro 
[socio musical] Thiago Batista. Me sentí aliviada y pude decir: “¡Guau, 
funciona, puedo hacerlo!” Luego hicimos algunas cosas juntos, y con el 
tiempo encontré nuevas asociaciones, como Rodrigo Lessa, uno de mis 
socios principales; Marina Íris, con quien escribí, por ejemplo, “Virada”, 
que Péricles y ella grabaron y lanzaron ayer, etc. Fue este camino, este 
encuentro de cosas que siempre he disfrutado: escribir, crear y estar en la 
calle, formar parte de un colectivo. Y el resumen es, cómo decirlo, tener el 
gran honor de ser compositora de samba junto a mis parceiros.

ARC: Hablando de desafíos, ¿cómo es ser mujer compositora de 
samba?

MDC: esta es una pregunta que me surgió antes: cómo era ser 
instrumentista mujer, percusionista mujer. En mi vida de alguna manera 
surgió incluso antes: cómo era ser mujer y futbolista, como era ser mujer 
y disfrutar de estar en la calle, jugando al fútbol descalza. Creo que esta 



104	

pregunta no sólo me surge a mí; sino a todes nosotres que, de alguna 
manera, nos encontramos en espacios que sentimos que no están hechos 
para nosotres34. Lo sentimos, pero no necesariamente lo formulamos ni 
lo entendemos del todo. Así que creo que afortunadamente cuando em-
pecé a componer, ya había pasado por otras experiencias de este lugar 
desplazado, debido a cómo se organiza la sociedad de manera sexista. Y al 
haber experimentado ya estos desplazamientos, estas situaciones de opre-
sión, creo que eso me llevó a llegar como compositora no sólo sintien-
do lo “delicadas” que eran esas situaciones —para decirlo de una forma 
más relajada—, sino también intentando reflexionar sobre ello e intentar 
aplicarlo también en la música. Cuando empecé a hacer samba creo que 
hubo un momento emblemático, que tiene que ver con lo que preguntás 
aquí. Yo tenía el arquetipo del cantante de samba en la cabeza, escuchaba 
sambas y, en cualquier conversación, el cantante de samba era un hombre, 
el que hacía el samba era un hombre. Así que construí este arquetipo y 
escribí cosas que de alguna manera estaban influenciadas por él; era como 
un pequeño fantasma, un espectro al que le daba algún tipo de satisfac-
ción. Esto era muy claro, y solo lo comprendí cuando escribí “Para matar 
preconceito” —que dudé si podría escribir esta canción, en el sentido de 
“¿encaja esto? ¿puedo? ¿es posible hacer un samba así, es posible hacer 
un samba con este tipo de cuestionamiento? ¿seguirá siendo samba?”—. 
Creo que el samba, como toda cultura popular —no es su privilegio— 
siempre está intentando sobrevivir. Porque la industria cultural siempre 
va por delante, tiende a tener sus dogmas, sus reglas, sus normas: “esto 
es samba, esto no es samba, esto es samba con raíces, es samba con aún 
más raíces…”. Creo que esto tiene sentido en una lógica de supervivencia 
en un mundo globalizado, donde la cultura popular no es hegemónica, 
pero creo que todos los que formamos parte de este universo de la cultura 
popular también debemos desafiar este dogma. ¿Qué vamos a reproducir? 
Creo que todos empezamos en esa producción; yo empecé reproduciendo 
las canciones de samba que escuché. A partir de ese momento, comprendí 
que podía intentarlo, a ver si podíamos crear un samba que aportara una 
perspectiva diferente. Por eso, creo que ser compositora también signifi-

34   Nota de la edición: aquí la entrevistada utiliza el modismo impersonal “a gente”, por lo 
que consideramos que la manera más adecuada de traducir el sentido de su frase es con 
el uso de la “e” en los pronombres. 



105

ca plasmar estas experiencias, reflexiones y sensibilidad de las mujeres en 
una canción, no necesariamente hablando de un solo tema, sino de esta 
perspectiva. Creo que en el samba tenemos una perspectiva masculina 
muy cristalizada, y necesitamos las perspectivas de estas mujeres para las 
situaciones que queremos abordar, para que nuestra perspectiva quede im-
presa allí.

ARC: Pienso mucho en Djamila Ribeiro, quien habla del lugar de 
fala, ese lugar que empezamos a ocupar, de poder contar nuestras histo-
rias, nuestra trama. Ramiro tocó un tema que me impactó, porque canta 
“olhando a bundinha da nega que mexe”, y este es un tema que incluso aquí 
en Argentina está empezando a cambiar, esa mirada de malandro que en 
cierto modo exportamos. Pero aquí también están cambiando un poco, 
intentando cambiar este tema sexista. Quería preguntarte: ¿se mantienen 
los temas? ¿Están cambiando las letras de samba? ¿Están cambiando las 
preguntas sobre la vida y el amor? Porque también es una cuestión políti-
ca: ¿sentís que hay un cambio?

MDC: siento que hay mucha inquietud, y creo que eso es muy bueno. 
Creo que la inquietud es fundamental, que no tenemos que naturalizar las 
cosas. Y al mismo tiempo, cuando vamos a cuestionar algo artísticamente 
o queremos demarcar otros espacios, tenemos que trabajar duro porque 
tenemos siglos para seguir en el samba. Llevamos un siglo de una forma 
en un género que se perfeccionó desde una perspectiva muy específica, y 
que desde esta perspectiva produjo —no es una contradicción—obras de 
arte. Y así como tenemos que reconocer los méritos artísticos, al mismo 
tiempo debemos preocuparnos por qué tipo de verdades se cristalizan allí, 
qué tipo de imagen de la sociedad se presenta allí. Creo que nosotros, 
como contemporáneos, debemos traer nuestras preocupaciones, esto está 
cambiando. Si nos cuestionamos hoy, afortunadamente, los diversos luga-
res donde se ubican las mujeres, ya sean de la comunidad LGBTIQ+, o la 
cuestión de la negritud, etc., esto debe estar presente en nuestro arte, sa-
biendo que tendremos la tarea de lidiar con una acumulación de cien años 
que dejaron marca. Y la cultura popular, la cultura en su conjunto, trabaja 
para crear esta amalgama y dejar muy claras las normas de la sociedad. 
Desde los dichos populares hasta la música que producimos, demarcamos 
este lugar. Por eso es fundamental que otras voces territoriales, otras voces 



106	

de género, se sumen e influyan en las creaciones. Veo a estos debates con 
buenos ojos. Obviamente, no veo con buenos ojos cómo se llevan a cabo 
la mayoría de los debates, porque todavía no sabemos cómo relacionarnos 
con las redes sociales. Todo termina siendo una merda, al final, no se llega 
a ninguna parte y se pierde la profundidad de las cosas; pero creo que el 
debate es fundamental. Es crucial que entendamos que no tiene sentido 
seguir produciendo creaciones que refuercen un lugar que creemos que 
no debería ser reforzado. ¿Y qué hacemos con todas esas canciones de las 
que tenemos recuerdos emocionales y musicales, canciones de gran cali-
dad artística que refuerzan algo que no queremos? No creo que tengamos 
soluciones prefabricadas para esto, pero difundirlo también mantiene viva 
la cultura. Contrariamente a lo que suele decirse, que “esto acabará con 
nuestra cultura”, no, no acaba con nuestra tradición, la mantiene viva y 
vigente. Me preocupa mucho menos si alguien de 1930 hizo algo que sea 
a, b, c o d; y mucho más qué tipo de intervención, qué tipo de verdades, 
qué tipo de afirmaciones estoy incorporando a mis creaciones. Porque 
creo que esa es básicamente nuestra tarea. Entonces, ¿qué tipo de samba 
vamos a sostener? Y todo esto dentro del samba, sin perder lo que el samba 
tiene, sin perder sus características musicales y sociales. Recientemente, 
seguí algunas recomendaciones de rap por parte de algunos amigos, para 
escuchar una música que no me conectaba musicalmente como el sam-
ba, pero que me hacía pensar “esto tiene mucho más sentido, y en cierto 
modo, me parece mucho más provocativo”. ¿Y dónde está eso en el samba? 
¿Por qué el samba no puede ser más contundente, más directo —dentro 
del universo del samba para que no deje de ser samba—? Así que creo que 
estas preguntas están ahí, en nuestro crisol de desafíos y riquezas. Después 
de todo, de cuántas cosas y de cuántas maneras podemos hablar.

ARC: Y hablando de formas de hablar, ¿qué pensás de esa forma dife-
rente de contar el samba aquí en Argentina?

MDC: me cautivó mucho la forma en que el sonido fue apropiado 
aquí —en el mejor sentido de apropiado—. Eso me toca, tiene un lugar 
para mí también. Creo que se trata de entenderlo como un legado cul-
tural. Entendemos el rock como algo universal, el jazz, o el hip-hop. El 
samba tiene un lugar de regionalismo, y eso es lo que tiene sentido en el 
samba. Pero cada lugar tiene sus propias sensibilidades regionales, y eso 



107

puede dialogar perfectamente dentro de un género determinado. En Río 
de Janeiro no hacen el samba que hacen en Bahía, que es diferente al sam-
ba en São Paulo. En Argentina no vas a hacer el samba que hacen en Río 
de Janeiro; en Buenos Aires, no será el samba que conocés, con el idioma, 
las ansiedades, las creaciones, las posibilidades que tienes allí. Si eso está 
vivo, si está ahí en una roda de samba, creo que es increíble. Creo que 
estamos muy poco acostumbrados a pensar, como en Latinoamérica, en 
nuestras creaciones como contribuciones universales. Lo universal parece 
ser sólo europeo y norteamericano, cuando en realidad todos tenemos 
estos diálogos. Brasil juega un papel terrible en este sentido. Pienso en el 
país que da la espalda a Latinoamérica y mira al océano, y que insiste en 
esto constantemente. Creo que todos los puentes van en sentido contra-
rio, y estos puentes generalmente pasan menos por Brasil, lo cual es muy 
malo. Creo que estos caminos que se intercambian son esenciales para que 
entendamos que hay mucho más que nos une que lo que nos divide. Ni 
siquiera hacía falta una pandemia para que esto fuera aún más evidente, 
ni que tuviéramos a Macri y a Temer al mismo tiempo. Hablo de todos 
estos temas: si no estamos en el mismo barco, no sé en qué barco estoy, 
¿no? Creo que los legados culturales, las creaciones, deben incorporarse 
y apropiarse en el mejor sentido. Los llevo en mi cuerpo, mi estilo, mi 
acento, mi dulzura... dondequiera que esté. El Bip Bip, el bar al que voy 
en Copacabana desde hace muchos años, es un bar —bueno, es difícil de 
explicar— muy especial. Siempre decimos que es un lugar muy especial 
en Río de Janeiro porque, de alguna manera, conserva la posibilidad de ser 
carioca y ser musicalmente carioca. El dueño del bar era una figura muy 
querida, Alfredinho. Nos dejó hace dos años durante el Carnaval. El Bip 
Bip, conocido por muchos y frecuentado por miles, tiene una enorme red 
de amigos. Hoy, todos elegimos a alguien para que dirija el bar en lugar 
de Alfredinho —la tarea más difícil— y es un argentino, Matías. Él tiene 
la llave, es el guardián del Bip Bip hoy, el lugar que representa algo muy 
específico para nosotros en Río de Janeiro. Matías es brillante allí. No 
hubiéramos elegido a nadie más; fue unánime. Y creo que esta situación 
resume en parte lo que intentaba transmitir.



108	

Matías Giordani

Con una relación estrecha con la música desde la niñez y 
un primer contacto con el teclado y con el canto, Matías 
Giordani formó parte de un coro de música clásica y 
popular y fue integrante de murgas porteñas y de estilo 
uruguayo. Integró varios grupos de samba, MPB y sam-
ba reggae, como por ejemplo Bicho solto, Se liga mané, 
Grupo sotaque y Sambuco. Acompañó al músico e ins-

trumentista brasileño Renato dos Santos y en la actualidad es intérprete y com-
positor de la Escola de samba Estação Primeira de Lanús, donde compuso la 
canción “Carybé de Lanús y de Bahia, traços de um ilustre em verde e branco”.

Participa como vocalista de la Roda Bom Malandro y tiene otras compo-
siciones como “Samba e amizade”, “Agua de chuva” y “Coração iluminado”, 
entre otras.

Matías hace arreglos corales y realiza la dirección musical del grupo De 
cantarola, que presta homenaje a las murgas de antaño recordando los clásicos 
del carnaval uruguayo. Además de componer sambas en portugués, también 
lo hace en español para diversas escolas de samba de diferentes localidades de 
la Argentina.

Nicolás Muntaabski: Nos gustaría saber cómo llegaste a componer 
samba, si fue en paralelo al trabajo de cantar samba, y cómo fue ese pro-
ceso creativo en vos.

Matías Giordani: yo venía tocando e interpretando canciones de 
otros, de distintos grupos, y como que nunca había tenido esa inquietud 
de componer temas. Pero como vos bien lo recordarás, en aquella época 
del 2014 cuando fuimos a definir el repertorio del DVD para la Roda 
Bom Ambiente que grabamos ese año, me di cuenta de que no había te-
mas nuestros, incluso si te acordás barajamos la posibilidad de grabar un 



109

samba de los hermanos de Malandragem para tener algo de acá, un samba 
argentino. Y ahí dije —no por nada contra Malandragem que son herma-
nos—, no puede ser que vamos a grabar un disco, un DVD, y no tenga-
mos un solo tema propio. Ahí me surgió la necesidad de componer algo 
como para que tengamos algo nuestro en el DVD, y ahí surgió “Samba da 
amizade” que es una especie de introducción, de apertura del DVD. En 
Estación Primera se dio un poquito también; para quien no conoce es un 
grupo de escuela de samba que recrea los sambas que marcaron la historia 
del carnaval de Río, samba de los noventa, dos mil y 2010, ya llegamos al 
2020 ahora. Así surgió la idea de componer algo propio, viene más o me-
nos por ahí la mano. Siempre surgió desde la necesidad, después de hacer 
música de otro, de empezar a generar sambas acá.

Escuchar “Carybé de Lanús y de Bahia, traços de um ilustre em verde e branco”

NM: ¿Qué nos podés contar de las temáticas de tus sambas, de tus 
composiciones personales?

MG: de las personales, podría ser como si fueran los tangos que te 
describían cómo era la vida cuando se iba a la cantina, y cómo eran los 
personajes, por ejemplo. Cuentan un poquito lo que hacíamos los jueves 
allá en el querido [bar] Foynes; qué hacías, con quién te encontrabas, te 
tomabas una birra y charlabas, ese tipo de cosas y de sentimientos. Tam-
bién como “Corazón iluminado” o “Agua de chuva”, todos esos temas que 
hablan de lo que le pasa a uno consigo mismo, a veces uno hablando con 
su propio corazón y replanteándose, discutiendo con uno mismo las cosas 
como son. Y después los sambas de enredo, ahí la temática viene por otro 
lado, porque ya hay una sinopsis, una temática a tratar que no la elijo yo, 
entonces se trata de desarrollar eso.

NM: Y vos que sos un compositor que coquetea con los dos idiomas, 
contanos cuáles son las dificultades de escribir —si es que existe alguna 



110	

dificultad de escribir en castellano—, y qué preferís vos también a la hora 
de componer. Tal vez componés en un idioma y después lo pasás al otro. 
¿Qué te pasa con la métrica del castellano, cómo transitás eso?

MG: claro, ahí sí hay una cuestión bastante diferente. A mí los estilos 
musicales me gustan bien tradicionales, o sea, si escucho samba quiero 
escuchar un samba: pandeiro, cavaco, tamborim, surdo… ¿viste? no batería, 
bajo, esas cosas ya no me gustan… imaginate el idioma. Una vez escuché 
en la radio “Candombe para Gardel” en inglés y me quise matar, te juro 
que la pasé mal. Entonces para mí cada música tiene en sí naturalmente 
un idioma que le da una cadencia, una rítmica también diferente. Por 
ejemplo, hay cosas que para nosotros cantando samba acá nos re-contra 
cuestan, que son complicadas, como la métrica. Para mí eso depende de la 
rítmica natural del idioma que estás hablando, porque para nosotros, que 
tenemos otro tono y otra métrica para hablar de lo que tienen en Brasil, 
entonces es como que hay que llegar, cuesta bastante tratar de equiparar 
un poco eso. Para mí que escucho samba, siempre me gustó más escuchar 
cada música en su idioma; no quita que se puedan hacer versiones en otro 
idioma, ni digo que esté mal o que sea feo, pero es mi preferencia. La di-
ficultad ahí es muchas veces la rítmica con las palabras, porque suenan de 
otra manera. Más allá de la pronunciación de uno es la rítmica que tienen, 
la tonalidad o el cantito digamos, porque cada región tiene su cantito para 
hablar y eso se traslada al canto. Por ejemplo, hay veces que en las escolas 
de samba hay diez tipos cantando y decís “pero esta métrica es recomplica-
da”. Y no, porque en realidad la gente la cuadra cuando van a los ensayos 
y todo el mundo ya la canta tal cual es. Entonces es una dificultad pegar 
esas diferencias métricas que hay a la hora de meterle el ritmo a la voz.

Con respecto a componer, al principio me pareció raro, me costaba 
un montón poner la letra en español porque había que ejercitarlo tam-
bién. Incluso vos escribís, pero por ejemplo el día que vas a grabar vos no 
tenés el samba ultra cantado dos mil veces, y ni siquiera lo tenés cantado 
con la batería que grabó el tema. Por ejemplo, si yo agarro una batería de 
Beija Flor y le canto arriba, voy haciendo la melodía, lo voy probando 
ahí.35 Pero después cuando vas realmente a cantarlo en serio, te das cuenta 

35   Nota de la edición: Beija Flor es una de las mayores escolas de samba del carnaval de 
Río de Janeiro, la tercera mayor vencedora de su historia, incluyendo el 2025.



111

que hay cosas que no van o que está largo, que está corto, que el ritmo está 
diferente… Son dificultades que se van dando un montón a través de los 
temas, cambio mil veces desde que empiezo a escribir hasta que lo entrego; 
o sea lo paso por quinientas mil cosas diferentes y voy sacando, poniendo, 
cambiando, agregando palabras, frases… A veces borro toda una melodía, 
borro todo un refrán y empiezo de nuevo, es bastante complicado eso. 
Pero bueno, es práctica igual que uno va descubriendo a medida que va 
haciendo cosas.

Al final tengo más sambas en español que en portugués. Se dio así 
porque para la gente que no es del samba es difícil hacer que se integre si 
no entiende lo que estás cantando, entonces es un tema para tener muy 
en cuenta. Porque uno dice “está bien, el samba me gusta que sea en por-
tugués, pero cómo hago para que la gente que no tiene nada que ver con 
Brasil o con el portugués se pueda integrar al samba y se acerque”. Enton-
ces esa es la mejor manera, parece mentira… 

NM: Entonces el samba en castellano pide pista, como para llamar a 
los participantes…

MG: es un poco también como hablé una vez con mi amigo Jesús 
Fernández, que es un murguista consagradísimo en Uruguay y que vive 
hace mucho acá. Él me decía que por ejemplo acá en las murgas también 
cantaban canciones de allá, pero que está buenísimo apropiarse del gé-
nero y hacer murga que hable de cosas de acá. Entonces ahí es cuando 
realmente se hace un poco ya más propio ese género que traés. Para mí 
esto es igual: hablar de cosas de acá y en nuestro idioma me parece que es 
una mejor manera, una buenísima manera de incorporar el samba ya en 
nuestra cultura.



112	

Mingo Silva

Nacido em Niterói, Río de Janeiro, interpreta sambas 
propios y de compositores ya consagrados en las voces de 
artistas como Martinho da Vila, Zeca Pagodinho, João 
Nogueira, Roberto Ribeiro, Cartola, Monarco, entre 
otros. En los círculos de samba de Río de Janeiro busca 
fortalecer los movimientos de samba desde la raíz, acom-
pañando como percusionista a grandes maestros del sam-

ba como Luiz Carlos da Vila, Ratinho, Monarco, Noca da Portela, entre otros. 
En 2006 grabó “Firmamento” (Rodrigo Carvalho, Baiaco y Mingo) del 

grupo Galocantô, y “Pra Ser Sincero” (Baiaco - Mingo) del grupo Batuque na 
Cozinha.  En 2007 ganó el primer lugar con el samba “Flores Para Uma Rosa” 
(Baiaco, Mingo y Chacrinha) en el festival Bota pra fazer música, y un año 
después como mejor intérprete de samba en la 3ª edición del Festival de Novos 
Talentos do Velho Samba promovido por el bar Carioca da Gema. También 
en 2007 grabó “Samba da Pedra do Sal” (Mingo, Marquinho Diniz y Chi-
quinho), que forma parte del repertorio del DVD del grupo Batuque na Cozin-
ha, y “Arte do Povo” (Paulo Franco, Baiaco y Mingo) grabado por el grupo 
Galocantô. En 2011 pasó a formar parte de la roda de samba más tradicional 
de Andaraí, Moacyr Luz y Samba do Trabalhador, donde ganó tres premios de 
la música brasileña en 2016 y 2018. En 2020 lanzó su primer CD de autor: 
Mingo Silva - Arte do Povo, un espectáculo en el Teatro Municipal de Niterói 
en formato virtual debido a la pandemia, con ventas de CD en línea. Este tra-
bajo cuenta con la participación de Zeca Pagodinho, Moacyr Luz, João Martins 
y Nicolas Krassik, entre otros. En 2021 grabó el proyecto en DVD Samba de 
Verão con Diogo Nogueira donde grabó dos canciones: “Amor Verde e Rosa” 
(Mingo Silva) y “É Lenha” (Nego Álvaro, Mingo Silva y Mosquito).

Ana Rosa Cruz: Gracias, amigo, por tu presencia. Queríamos conocer 
tu proceso de composición. ¿Se dio de manera paralela a tu trabajo como 
cantante? ¿Cómo se desarrolló tu trabajo como compositor de samba?



113

Mingo Silva: siempre me gusta contar mi historia en este mundo de 
la música que tanto amo. Crecí escuchando buena música, serestas, samba, 
en una escola de samba con mi familia. Pero, en realidad —creo que ya he 
contado esta historia—, no empecé componiendo samba, sino compo-
niendo para festivales de rap. Gané varios festivales de rap en Niterói y Río 
de Janeiro, y ahí empezó mi camino como compositor. Con el samba fue 
similar. Llegué a Río de Janeiro, en este caso, como percusionista en rodas 
de samba. Comencé poco a poco, paso a paso, y cuando me di cuenta, ya 
estaba en la mesa [de la roda]. Uno se mantiene atrás y luego se va acer-
cando, se acerca un amigo, después uno se hace amigo de los amigos de 
ese amigo, después otro amigo te acerca, y así sucesivamente. Empezó así. 
Y el grupo Galocantô me abrazó, aquel grupo de amigos que ya conocés; y 
fue entonces cuando mostré mi veta de percusionista.

Siempre digo que fui a tres facultades: la primera fue como percusionis-
ta. Se dio la costumbre, allá en Lapa, cuando teníamos nuestra roda de samba 
con Ivan Milanês, de reunirme con un amigo cada semana para componer. 
Mi primer samba fue con Aristeu Ferreira, nuestro amigo Ferreira, quien 
falleció recientemente. Luego hice música con Lula Matos. Cada semana 
tenía que llevar una composición. Después vino mi carrera como cantante 
—todavía soy un poco tímido, así que cantaba en esa roda de samba— y 
luego tuve la oportunidad de cantar en un proyecto que teníamos aquí en 
Río, que se llamaba Samba na veia. Éramos yo, Lula [Matos], [Anderson] 
Baiaco, y [Raúl] DiCaprio, nuestro grupo de amigos. Hubo un espectáculo 
en el que tuve la oportunidad de cantar samba por primera vez con micrófo-
no, era un show grande. Luego me fui, pero ya cantaba rap. Y para quienes 
no lo saben, mi manager era la madre de Gamarra36, en la época en la que 
hacía rap con un compañero que cantaba conmigo. Ya conocía a Gamarra 
desde hacía tiempo, antes del samba, cuando ya trabajaba en la música.

ARC: De tus sambas, ¿hay alguna temática sobre la que compongas 
con más frecuencia? ¿Hay temáticas que no debieran tratarse? ¿Cuál es tu 
preferencia? 

MS: ah, el samba es el samba. No tengo una temática, no tengo prefe-
rencia. Cuando comenzás a componer, solo o con un amigo, algo general-

36   Integrante del grupo de samba Galocantô.



114	

mente suele surgir. Como nuestra canción “Gira”, en esas cuatro primeras 
líneas. O también ha ocurrido que surge con una palabra: “ah, ¿a ver si 
esta idea es buena?” Y de esa palabra puede surgir un samba. Han habido 
varias canciones que surgieron de esa forma. Así que se puede hacer un 
buen samba sin importar el tema. Tengo sambas que hablan de religión, 
como dijiste, de los Orixás; tengo sambas satíricos, con ese toque gracioso; 
tenés un partido alto que habla sobre malandragem, sobre lo cotidiano.37 
El samba tiene esa facilidad, nos da esa facilidad de encontrar los caminos 
en el momento. Así que, quizás no componés la música, hacés una poesía, 
y me la enviás y yo le pongo música, o me enviás la melodía en un ins-
trumento o con la boca y yo escribo la letra. Es así, ¿sabés? Es un proceso 
muy, muy bueno, una terapia total (risas).

ARC: Parece fácil, ¿verdad? Pero no lo es. Quiero hacerte otra pregun-
ta para que la gente tenga una visión general de tu trabajo, de este movi-
miento de samba de autor. Tenés tu trayectoria, tu proceso de composi-
ción, como dijiste, y alguien te envía una canción y vos creás la música. 
Aquí en Argentina este proceso de samba de autor también se está desa-
rrollando gradualmente. ¿Qué opinás sobre esto que se está desarrollando 
aquí en Argentina, también del otro lado de la frontera?

MS: tanto para ustedes allá como para nosotros eso es muy bueno. 
Esta bandera que es nuestro samba, de la que venimos hablando, no tiene 
nada mejor que ser plantada en otro lugar, en otro país. Están ustedes allá, 
están los chicos de Japón, el grupo Balança Mas Não Cai, los chicos que 
adoro de allá, de los que soy fan, los suyos, el grupo Malandragem. Para 
nosotros es muy bueno esto; pronto, quién sabe, haga una colaboración 
en Argentina, no tardará mucho.

ARC: Mingo, entonces, ¿tenés algo para señalar sobre el samba en 

37   Nota de la edición: Siguiendo a Nei Lopes, partido-alto es una de las formas del samba 
de Río de Janeiro. En el pasado refiere a una especie de samba instrumental y ocasional-
mente vocal; y modernamente, el nombre designa una forma de samba cantada en desafío 
por dos o más contendientes y que se compone de una parte coral (coro o “primeira”) y una 
parte solista con versos improvisados o del repertorio tradicional, que puede o no referirse 
al tema del coro. Véase en Lopes, Nei (2011) Enciclopédia brasileira da diáspora africana 
[recurso electrónico], São Paulo: Selo Negro.



115

español, el samba en portugués, el samba en japonés?

MS: no, no tengo. Eso quiere decir que nuestro samba está atravesando 
fronteras y es muy bueno. El cariño de ustedes, de la gente que está abrazan-
do nuestro samba, este género que encanta, no tiene precio para nosotros. 

ARC: ¿Puedo pedirte, ya que estoy, que nos cuentes rápidamente 
cómo fue el proceso de composición de la canción “Povo do Ayê”?38

MS: absolutamente. “Povo do Ayê” es un samba oración que ahora se 
canta en varias casas de nuestra religión. Estoy increíblemente orgulloso. 
Tanto en el Candomblé como en el Umbanda; e incluso mi primo, que 
vive en Salvador, dijo que está siendo cantada en Bahía, y en varios luga-
res de Río de Janeiro. El proceso de composición comenzó cuando me 
encontré con André Jamaica —un compañero que, de hecho, creció en 
Caxias39 y ahora vive en Niterói—, e íbamos camino a Pedra do Sal40. Esa 
historia que te conté de “ey, amigo, tengo la primera parte aquí”, y él ya la 
tarareaba camino a Pedra do Sal, pasándome la idea. ¿Y quién venía atrás, 
escuchando, y diciendo “estoy en esa, ¿eh?” Era Luis Caffé, que también 
estaba yendo a Pedra do Sal. Fue entonces cuando surgió la idea de co-
menzar a componer juntos. Jamaica envió esa parte, yo comencé a escribir, 
después Caffé comenzó a hacer su parte y entonces surgió “Povo do Ayê”. 
Es una oración hermosa. Dice así:

Escuchar “Povo de do Ayê”

38   El video clip fue realizado en 2020 durante la pandemia, con videos enviados por ami-
gos y amigas, de manera autoral y colaborativa. También participaron personas de Argentina.
39   Caxias (Duque de Caxias) es un municipio del estado de Río de Janeiro, región Sudeste 
de Brasil.
40   Monumento histórico y religioso ubicado en el barrio de Saúde, cerca del Largo da 
Prainha, en la ciudad de Río de Janeiro, donde se encuentra la Comunidad Remanescentes 
de Quilombos de Pedra do Sal. Es un lugar de especial importancia para la cultura afro-ca-
rioca y para los amantes del samba y el choro.



116	

Nego Álvaro

Álvaro dos Santos Carneiro, conocido artísticamente 
como Nego Álvaro, nació en Bangú, Río de Janeiro, y 
comenzó su trayectoria musical a los quince años en el 
pagode de Tia Ciça, en el barrio de Irajá. Se inició en 
las emblemáticas rodas de samba cariocas, especialmen-
te en Cacique de Ramos, donde tocó durante cinco años 
bajo la guía de Bira Presidente y Renatinho Partideiro.

Desde 2010 formó parte del grupo Roda de Samba do Trabalhador, 
con quien grabó la canción “Estranhou o quê?” en el álbum Moacyr Luz 
e o Samba do Trabalhador – Ao Vivo no Renascença. En 2014 integró 
la banda de Beth Carvalho — la madrina del samba—, participando en la 
grabación de “Ainda é tempo para ser feliz”.

A lo largo de su carrera ha colaborado con figuras como Moacyr Luz, 
Marcelinho Moreira, Pretinho da Serrinha, Sereno (Fundo de Quintal), 
Leandro Fab, João Martins y Gabrielzinho do Irajá. Como instrumentista ha 
compartido escenario con Zeca Pagodinho, Fundo de Quintal, Zélia Duncan, 
Dona Ivone Lara, Arlindo Cruz, Caetano Veloso, Mariene de Castro, Baby 
do Brasil, Jorge Ben Jor, Dudu Nobre, Leci Brandão, Mart’nália, Sombrinha, 
Velha Guarda da Mangueira, Xande de Pilares, Jorge Aragão, Maria Rita, 
Adriana Calcanhotto, Ney Matogrosso y Teresa Cristina.

En 2023 fue nominado al Latin Grammy en la categoría Mejor Álbum 
de Samba/Pagode por su disco Bons Ventos, lo que marcó un hito en su tra-
yectoria. Además, ha expandido su presencia internacional participando en 
festivales en Europa y América Latina, y ha sido curador de proyectos cultura-
les como Clube do Cozido —también conocido como Cozido do Zeca—, un 
espacio de encuentro entre grandes sambistas.

Ana Rosa Cruz: Queríamos saber y entender cómo fue tu proceso 
como compositor, si fue paralelo a tu trabajo como cantante, cuál fue el 
orden, qué empezó primero.



117

Nego Álvaro: sobre ser compositor… llega a ser gracioso, pero de 
niño, adolescente, quizá en la escuela, hacía algunas cositas, versos, y es-
cribía algunas canciones, pero no me tenía mucha fe, no tenía esa cosa 
de ser compositor. Me considero compositor, pero no precisamente un 
compositor de oficio. Porque es lo siguiente: el compositor va hasta los 
artistas para presentarles sus canciones, y busca ese lugar porque no hay 
manera, esa es su profesión, el lugar donde encaja. Yo soy más intérprete 
de mis canciones que un compositor que crea música constantemente, 
para liberarla y que todos la canten. Incluso tengo algunas canciones gra-
badas, pero no es mi estilo salir detrás de eso; la composición antecede al 
cantante. Empecé a escribir algunas canciones en mi adolescencia —algu-
nas ya ni recuerdo—, pero era músico, tocaba y todo eso. Siempre había 
gente a mi alrededor que me decía que tenía que cantar, pero yo creía que 
lo mío era la percusión, que también era mi sueño porque era lo que me 
gustaba hacer y me sigue gustando. Y mi mayor sueño era escuchar una 
canción en la radio conmigo batucando, y decir: “cara, en esa canción soy 
yo tocando”. Era mi sueño, pero la vida sigue, pasan cosas, y antes de que 
me diera cuenta ya estaba cantando, luego tocando, y de repente estaba 
grabando mi propio álbum, escuchándome batucar y también cantando. 
Es curioso con la música: creemos que elegimos hacer las cosas, pero a ve-
ces creo que nos eligen a nosotros, ¿no? Las cosas nos eligen, y creo que el 
samba me eligió para alguna cosa que todavía no entiendo del todo, pero 
aquí estoy (risas).

ARC: Estás cumpliendo tu misión (risas). Y en tus sambas, ¿hay algún 
tema que te resulte más persistente, que disfrutes más escribir? ¿O hay 
algún tema que creas que no debería tratarse en el samba, o mejor dicho, 
un tema que ya no se puede tratar?

NA: un tema que no da más hoy en el samba es, por ejemplo, hacer 
un samba machista. Es imposible que pueda componer algo así, inter-
pretarlo o cantarlo. Hay temas que creo que por causa de mi vida coti-
diana, de mi lucha diaria, están siempre presentes ¿no? Como el tema de 
la negritud, del que siempre estoy hablando de una forma u otra. Hay 
una frase que Wilson Simonal usa en la canción que rinde homenaje a 
Martin Luther King: «Con la música también luchamos, hermano»; la 
historia de esa canción es genial. Cuando escuché esa frase por primera 



118	

vez —para nosotros que hacemos música—, empecé a entender más o 
menos mi misión como hombre negro, periférico, que hace samba, y toda 
la historia que el samba carga, todo lo que trae. Y negar eso, no hablar de 
ello o simplemente omitirlo, no es algo que me interese. Así que termino 
escribiendo canciones sobre estos temas, creo que con naturalidad, porque 
los vivo profundamente. Otra cosa que ha sido común en mi vida musical 
es hablar sobre Orixá. Y no tengo un conocimiento muy profundo de los 
orixás, del candomblé, de toda la religión, ¿no?, pero intento investigar 
más allá de mi fe y de repente estaba hablando de los orixás con tanta na-
turalidad... El 20 de agosto lanzaré un sencillo con Diogo Nogueira, una 
canción que escribí titulada “Bons Ventos”.

Escuchar “Bons Ventos”.

Cuando empecé a escribir la canción la pensé para Iansã, para Oyá; es 
una canción que pide paz, buenos vientos y buenas vibras en este momen-
to tan intenso que vivimos con la pandemia, en esta locura estoy haciendo 
esto. Luego escribí “Reza”, que grabó Maria Rita, una canción que es una 
oración a Iemanjá. Tengo otras canciones que son desconocidas, en las 
cuales de una manera u otra termino mencionando, citando [a los orixás]. 
A veces, cuando era más joven, ni siquiera me daba cuenta de que estaba 
hablando de un orixá; algunas veces pasaba eso hablando del mar o de algo 
así. Cuando me detengo a verlo hoy, me digo “mirá lo que estaba diciendo 
ya en aquella época”.

ARC: Así que cumplías tu misión sin saberlo, ¿verdad? Estás siguien-
do tu camino... A veces pensamos en la composición en el contexto del 
samba que mencionaste, de la negritud, de nuestra lucha y también de la 
cuestión de la religiosidad. Aquí en Argentina, también hay un movimien-
to de samba autoral. Quería saber, independientemente de que conozcas 
las canciones, qué opinas de este movimiento, no solo del canto, sino 
también de las reinterpretaciones de otros sambas, incluyéndote a vos, que 



119

ya has estado aquí. ¿Qué opinás de los argentinos que componen samba?

NA: creo que eso es hermoso, creo inclusive que es importantísimo, 
es algo enorme. Quienes hacemos samba aquí vemos la música que nues-
tra gente creó hace mucho tiempo, y que la música está siendo cantada 
en español, en su idioma… Argentinos haciendo samba, con una fuerza, 
con deseo, con propiedad... Porque he estado allí varias veces y lo he visto 
de cerca, aunque también los conocí aquí en Brasil. Es increíble, creo que 
el movimiento de samba allí es muy interesante y muy fuerte, es hermoso 
eso. Incluso estoy con ganas —ya lo hablé con los chicos y lo voy a ha-
cer—, de grabar un álbum con músicos de allí cantando, y también cantar 
canciones de allí; va a ser genial. Vamos a hacer eso, vamos a hacerlo real. 
Creo que sería muy interesante y quiero saber más sobre este movimiento 
y escuchar las canciones de ustedes, de verdad.

ARC: Mingo Silva mencionó lo mismo, también dijo que quiere ve-
nir. Aunque las fronteras estén cerradas, queremos seguir conectando y 
mantener el samba en movimiento, porque sentimos que hay un diálogo 
en marcha. No es que ustedes digan “ay, no, la música es brasileña, los 
argentinos ni siquiera saben cantar, tampoco los japoneses, etc.”

NA: claro que no. Yo considero —y así lo digo siempre— que el 
samba es una entidad. Para nosotros es algo muy poderoso, nadie tiene 
el poder de decir cualquier cosa, ni de cómo segmentarlo, no hay cómo. 
El samba es eso: va a donde quiere, y se hace lo que quiere que sea hecho. 
Dondequiera que se toque es importante para nosotros. En Japón, la gen-
te envía videos de ellos mismos cantando canciones, y eso realmente for-
talece nuestro movimiento. Estamos viendo el movimiento que estamos 
haciendo en otros países hoy; es hermoso. Hay gente que está haciendo 
rodas de samba en Portugal, igual que acá. Es increíble, y muy interesante. 
Y puede salir de acá de Brasil y llegar a Argentina, a Buenos Aires, cantan-
do mis canciones, nuestro pagode, en una roda de samba, y que la gente 
cante, es una locura… realmente cruza fronteras. Es muy importante para 
nosotros; incluso hasta me siento honrado por ello.



120	

Capítulo 4
MESA REDONDA

PERSPECTIVAS EN LA ENCRUCIJADA:
PRÁCTICAS SITUADAS 

E INTERCULTURALIDAD

Introducción
Por Pía Paganelli

Los textos que conforman este capítulo se encuentran atravesados por el 
contexto de la Pandemia de COVID-19 y, más específicamente, los mo-
dos en los que Brasil la experimentó bajo el gobierno de Jair Bolsonaro. Su 
publicación en el año 2025 puede servirnos para actualizar y complejizar 
el debate sobre las artes afrodiaspóricas, su circulación transnacional y su 
práctica local, específicamente en relación con las dimensiones políticas, 
históricas y culturales en las que Brasil y Argentina convergen. ¿Por qué 
resulta relevante recuperar estos contextos de enunciación? No sólo por-
que permean el discurso de nuestros autores, sino porque, principalmen-
te, ponen en escena y reactualizan una Necropolítica (Mbembe, 2011) 
que interpela especialmente a las poblaciones racializadas y sus modos de 
performar el mundo. 

Para el intelectual africano Achille Mbembe, en la era post-colonial 
y neoliberal el poder no se limita simplemente a gobernar la vida (biopo-
lítica), sino que organiza la gestión de la muerte a escala masiva. La ne-
cropolítica es, entonces, la capacidad para controlar la vida y la muerte de 
los ciudadanos, porque el poder tiene la potestad de excluir a una comu-
nidad del resto de la población, relegándola al status de muerte social; y 
dicha lógica forma parte del funcionamiento del sistema global. Por ello, 



121

el racismo es uno de los dispositivos de la necropolítica, y esta supone un 
desvío brutal de la promesa moderna de libertad y progreso.

En la misma línea, para Aníbal Quijano la emergencia de nuestro te-
rritorio americano en el umbral simbólico y material de Europa durante el 
período colonial dio lugar a un nuevo patrón de poder, la colonialidad del 
poder, caracterizado por “la codificación de las diferencias entre conquis-
tadores y conquistados en la idea de raza, es decir, una supuesta diferente 
estructura natural de inferioridad respecto de los otros” (Quijano, 2014). 
Si concebimos la “raza como signo” (Segato, 2007), entonces, podemos 
afirmar que esta se resemantiza en el presente histórico, y complejiza el de-
bate sobre el rol que dichos cuerpos y sensibilidades racializadas ponen en 
juego a la hora de producir bienes simbólicos en contextos de relaciones 
de poder determinadas.

Cabe resaltar, sin embargo, que la afrodescendencia no implica nece-
sariamente una racialidad no-blanca socialmente ostensiva. Con las polí-
ticas de identidad llevadas adelante desde fines de los años 1980, y en el 
proceso de la III Conferencia Mundial Contra el Racismo, realizada en 
2001 en Durban, se adopta la categoría de afrodescendencia por parte 
de los movimientos sociales afroamericanos y caribeños. Esto supone el 
pasaje de un sistema de categorización social racializada a uno etnitizado, 
con impacto en las subjetividades y la constitución electiva de identidades 
(en algunos países). Dicho proceso resulta fundamental para nuestros es-
tudios, en tanto abrió la posibilidad a la identificación por la línea de ori-
gen, y a la reconstrucción de memorias familiares negadas históricamente, 
incluso a partir de la identificación con prácticas performáticas artísticas y 
religiosidades afrodiaspóricas.

Por este motivo, concebimos la función y relevancia de dichas artes 
en un triple aspecto, siguiendo al etnomusicólogo uruguayo Luis Ferreira:

Primero, el hacer música/danza como práctica constitutiva de identi-
dades étnicas, de tejido social y de sentido o espíritu de grupo; sobre 
todo, la posibilidad de invertir, o al menos neutralizar, localmente, el 
signo negativo de la categorización social racializada negra en la socie-
dad nacional. Segundo, como lugar de sentidos y de memorias secre-
tamente codificadas en la corporeidad que advierte Stuart Hall (1996). 
Tercero, como expresión de lo indecible en los escenarios esclavistas y 
post-esclavistas, prácticas “metaculturales” de mensajes en “doble voz” 
o de “disimulación” como señalan desde distintas perspectivas Henry 



122	

L. Gates Jr. (1988), Clóvis Moura (2004), Muniz Sodré (1983) entre 
otros, una forma de constitución performática y no-verbal de utopías 
como sugiere Paul Gilroy (Ferreira, 2008).

Desde el período colonial, las músicas y danzas de las poblaciones de 
la afrodiáspora en América, que son el resultado del comercio transatlán-
tico de personas esclavizadas que duró cuatro siglos y estructuró el patrón 
de poder del capitalismo moderno, se erigieron como modos en los que 
dichas poblaciones resistieron a las necropolíticas coloniales y preservaron 
la memoria de su ancestralidad. El sociólogo afroestadounidense W.E.B. 
Du Bois fue pionero en estudiar la dimensión política de las sorrow songs, 
es decir, aquellas músicas africanas consideradas “primitivas” por el orden 
colonial, de circulación popular, que vehiculizaron el sentimiento de perso-
nas esclavizadas en América (decepción, muerte, incertidumbre y dolor), y 
que permitieron mantener viva la memoria de la esclavitud en tiempos en 
los que los lenguajes africanos no eran permitidos. Para Du Bois (1999), 
estas músicas representan “el mensaje que el esclavo articuló para el mundo 
(...) Las canciones del pueblo negro –el grito rítmico del esclavo– se yer-
guen hoy, no solo como la única música americana sino como la más bella 
expresión de la experiencia humana nacida de este lado de los mares”. Es 
decir, son expresiones de una memoria colectiva, del testimonio colectivo 
articulado, no a través de una oralidad letrada, sino a través de la música 
como otra forma de oralidad, como una epistemología “otra”. 

La posibilidad y potencia que tienen las artes afrodiaspóricas para 
subvertir el signo negativizado de la racialidad en contextos de necropo-
líticas permite pensarlas como contrapedagogías de la crueldad (Segato, 
2021) o como pedagogías de la encrucijada, encarnadas en el orixá Exú, 
como clave epistemológica para comprender la cosmovisión radicalmente 
diferente que las constituye. Carlos Bonfim hablará en este capítulo de Pe-
dagogías de luciérnagas y Marcos Ramos las concebirá como aquellas velas 
que se encienden para el orixá Omolú, también conocido como Obaluayê 
o Xapanã, en momentos de fragilidad de los cuerpos: “La oscuridad, lejos 
de ser signo de carencia, pasa a ser vehículo del fuego sagrado de la liber-
tad”, sostiene Marcos Ramos. Por su parte, Fabiana Cozza discutirá la 
relación entre estas prácticas artísticas, como propias de la cultura negra, y 
su relación con la cultura popular; así como la relación entre cuerpo, voz 
y tambor como un rasgo estructurante de su praxis. Desde Argentina, el 



123

trabajo de Berenice Corti abordará los modos de circulación de las músi-
cas afrobrasileñas en Buenos Aires desde la categoría de transculturación; 
mientras que los textos de Bernardo Suárez y de Pía Paganelli ensayarán 
ciertos lineamientos teóricos para poder estudiar estas artes y sus procesos 
de reterritorialización entre Brasil y Argentina (Suárez), teniendo en cuen-
ta su relación con los procesos locales de racialización (Paganelli). 

El presente capítulo, por lo tanto, es una invitación a reflexionar 
sobre los modos en los que circularon estas artes afrodiaspóricas desde el 
período colonial, con el rol clave del navío negrero entendido como “sis-
tema vivo, microcultural y micropolítico en movimiento” (Gilroy, 2001); 
hasta los modos en los que circularon, a través de la industria cultural y 
discográfica, y continúan circulando en nuevos soportes tecnológicos y 
digitales entre África, Europa y las Américas. Pensar esta circulación es 
relevante para luego reflexionar sobre la dimensión situada de cada prác-
tica, es decir, sobre los modos en los que este complejo sistema transna-
cional y transcultural que es el Atlántico Negro (Gilroy, 2001) impacta 
y es impactado por los modos locales de producción y recepción, así 
como los fenómenos de racialización locales que se ponen en juego en 
esa práctica y recepción. Recuperar esta multifocalidad sobre el proceso 
cultural afrodiaspórico en las Américas, específicamente entre Argentina 
y Brasil en el contexto actual, constituye un fecundo aporte para estudiar 
las prácticas artísticas en estas latitudes del Sur Global y su relación con 
las ambivalencias y las complejidades de la globalización; así como la 
apertura compleja a su riqueza y diversidad.



124	

Referencias bibliográficas

Du Bois, William E.B. (1999). ‘As Sorrow Songs’. En: As almas da gente 
negra. (The Souls of Black Folk Black Folk, 1903]. Rio de Janeiro: Lacerda 
[Trad. al castellano de Luis Ferreira].
Ferreira Makl, Luis (2008). “Músicas, artes performáticas y el campo de 
las relaciones raciales. Área de estudios de la presencia africana en América 
Latina”. En Lechini, Gladys (comp.), Los estudios afroamericanos y africa-
nos en América Latina: herencia, presencia y visiones del otro. Buenos Aires: 
CLACSO. 
Gilroy, Paul (2001). O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. 
São Paulo: Ed.34.
Mbembe, Achille (2011). Necropolítica. España: Melusina.
Quijano, Aníbal (2014). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y Amé-
rica Latina”. En Ídem, Cuestiones y horizontes: de la dependencia históri-
co-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: 
CLACSO.
Segato, Rita (2007). La Nación y sus otros. Raza, Etnicidad y Diversidad 
religiosa en tiempos de políticas de la identidad. Buenos Aires: Prometeo 
Libros.
Segato, Rita (2021). Contra-pedagogías de la crueldad. Buenos Aires: Pro-
meteo Libros. 



125

Poéticas de la diáspora africana 
en Brasil: notas y perspectivas 

de investigación
Por Marcos Ramos

Marcos Ramos es magíster y doctor en Letras, con estan-
cias de posdoctorado en el Centro de Estudios Sociales 
de la Universidad Nacional de Colombia (UNAL) y en 
el Departamento de Música de la Universidad Federal 
del Estado de Río de Janeiro (UNIRIO). Actualmen-
te, es profesor-lector del Instituto Guimarães Rosa en 
Colombia y profesor visitante en el Departamento de 

Literatura de la Universidad Nacional de Colombia. Es autor de Teorias 
da Canção: Percursos, Fundamentos e Metodologias – uma introdução 
(2025), entre otros libros. Sus investigaciones se centran en literatura brasileña 
y latinoamericana, música popular, teoría de la canción, teoría de la literatu-
ra y literatura comparada. Marcos escribe crítica musical en el sitio Tomando 
Nota – www.tomandonota.blog.

Quisiera comenzar agradeciendo la invitación a participar en esta mesa, 
que me honra profundamente. Y me gustaría iniciar diciendo que, en mi 
opinión, es imposible hablar del presente sin reconocer su crudeza. Desde 
el inicio del gobierno de Jair Bolsonaro, Brasil atraviesa uno de los pe-
ríodos más violentos de su historia reciente, comparable —en sus efectos 
devastadores sobre los cuerpos y la vida común— sólo a los años de la dic-
tadura militar. Se trata de una violencia multiforme que se manifiesta en el 
desmonte sistemático de las políticas públicas de protección ciudadana, en 
el aumento exponencial de la pobreza y la concentración de la riqueza, en 

http://www.tomandonota.blog


126	

el desmantelamiento de los mecanismos institucionales de fomento y pre-
servación de las culturas de origen africano, así como en el debilitamiento 
de políticas educativas y ambientales que intentaban contener la devasta-
ción de nuestros bosques y la expropiación de los pueblos indígenas.

Este escenario constituye un estado cotidiano de aniquilación física, 
simbólica y espiritual. Lo que estamos presenciando —en Brasil y en otras 
partes del mundo— es una ruptura profunda con el paradigma del con-
trato social moderno. Es decir, una ruptura con la creencia de que sería 
posible vivir sin implicarse directamente en los procesos políticos; una 
ruptura con la ilusión de que el voto periódico bastaría para garantizar las 
libertades democráticas. Esa creencia se ha derrumbado, al menos para 
una parte significativa de la población. Hoy se reconoce, quizás tardía-
mente, que nuestra democracia es mucho más frágil de lo que suponía-
mos, y que en el país conviven, en abierta confrontación, al menos dos 
proyectos antagónicos de nación —proyectos que no solo se expresan en 
discursos políticos, sino también en formas de vida irreconciliables—.

Desde las masivas manifestaciones de 2013 —que comenzaron con 
protestas por el aumento del pasaje del transporte público y pronto se ex-
pandieron en múltiples direcciones ideológicas—, se ha intensificado en 
Brasil la conciencia de que la política ha dejado de ser un campo regu-
lado por el diálogo. Aquellas protestas marcaron un punto de inflexión: 
expresaron tanto un deseo difuso de transformación como el inicio de una 
polarización que desde entonces solo se ha agudizado. Hoy, la sociedad 
brasileña está profundamente escindida, y sus partes hablan lenguajes in-
conmensurables, en muchos casos irreconciliables. El conflicto ya no se 
sitúa únicamente en el plano racional o ideológico, sino en un registro 
afectivo más profundo, que atraviesa formas de vida, visiones del mundo y 
relaciones con el pasado.

Por eso, uno de los desafíos cruciales para nosotros —intelectuales, 
docentes, investigadores, artistas— es radicalizar la conciencia de esta 
diferencia sin barrer nada bajo la alfombra. El segundo desafío, íntima-
mente ligado al anterior, es movilizar afectos capaces de impedir que 
Auschwitz se repita, como advirtió Adorno. Es en esa articulación entre 
lucidez crítica y potencia afectiva que, a mi entender, debe fundarse hoy 
nuestro trabajo intelectual.

En un panfleto político difundido por un colectivo anónimo francés, 
el Comité Invisible, leí una frase que me marcó profundamente: “todas 



127

las razones para hacer una revolución están ahí, no falta ninguna, todas 
están reunidas”. Sin embargo —prosiguen— no son las razones las que 
hacen las revoluciones, sino los cuerpos. Y los cuerpos hoy están frente a 
las pantallas: asustados, cansados, enfermos.

Esta imagen me interpeló porque remite a algo fundamental en mi 
propia trayectoria: soy una persona nacida en terreiro de Candomblé y 
toda mi socialización estuvo atravesada por el encantamiento. No puedo 
hablar de enfermedad —ni individual ni social— sin evocar a una divi-
nidad que habita de forma persistente en mi memoria y en mi práctica 
cotidiana: Omolú, también conocido como Obaluayê o Xapanã. En mi 
formación religiosa, aprendí que en los momentos de fragilidad se encien-
den velas para él, pidiendo salud para uno mismo y para los otros. En más 
de una ocasión, atravesado por afecciones serias, me vi recurriendo a esa 
práctica ancestral: encender velas como quien reconstituye la esperanza a 
través del gesto ritual.

Cuenta el mito que Omolú fue abandonado por su madre, Naná, 
en la orilla del mar, debido a la repulsión que le causaban las heridas que 
cubrían su piel. Fue Iemanjá quien lo recogió, cuidó y sanó en las profun-
didades del océano. Ya curado, pero marcado por las cicatrices de su his-
toria, Omolú decide cubrir su cuerpo con palha da costa (paja de la costa), 
ocultando así su piel al mundo. Este gesto no solo preserva su intimidad, 
sino que transforma lo que era considerado impuro en signo de poder y 
reverencia. Como suele suceder con los relatos orales, existen múltiples 
versiones de esta narrativa. Una de ellas ha sido bellamente cantada por 
Mingo Silva, quien evoca en su letra la fiesta ritual dedicada a Omolú —
Obaluayê—, una celebración fundamental en la vida del pueblo de santo, 
en la cual se agradece por la salud y se renueva el vínculo con la divinidad.1

El rito culmina con una comida sagrada servida sobre una hoja de 
mamón (papaya), conocida en los terreiros como gbérégbéré, hoja que sim-
boliza la muerte por su toxicidad. Pero al ser utilizada como soporte de 
alimento, se convierte en signo de transmutación: es la vida superpuesta 
a la muerte, la cura que se edifica sobre el veneno. La fiesta de Omolú se 
celebra el 8 de agosto, y su significado trasciende los límites de la liturgia 
religiosa, pues nos invita a pensar la fragilidad del cuerpo no como defec-
to, sino como espacio de transformación, potencia y sacralidad.

1     Ver la mención en la participación de Mingo Silva en el capítulo 3 de este libro.



128	

Existe otro mito sobre Omolú que me interpela aún más profunda-
mente. En esta versión, Omolú ya ha alcanzado la madurez y se ha con-
vertido en señor de la tierra, íntimamente vinculado al fuego que habita 
en las capas más profundas del planeta. En esta narrativa, su cuerpo ya 
no está marcado por la enfermedad, sino por el poder: un resplandor tan 
intenso emana de él —comparable al del propio sol— que mirar su figura 
directamente provocaría ceguera. Es entonces cuando decide cubrirse con 
la palha da costa, no ya como signo de ocultamiento por la vergüenza, sino 
como protección del otro ante la intensidad de su brillo.

Sea cual sea el mito, en todos ellos Omolú se presenta con el cuerpo 
cubierto. Y ese cuerpo cubierto condensa una ambivalencia crucial: lo que 
a primera vista podría leerse como una imperfección vergonzosa se revela 
también como un signo de belleza radical. Esa ambivalencia se yuxtapo-
ne a otra: la del niño rechazado por su madre biológica, pero acogido y 
amado por otra figura materna. Es en esa dialéctica entre la herida y el res-
plandor, entre la exclusión y el cuidado, donde reside una clave de lectura 
profundamente política.

Un eco de esta lógica ambivalente puede hallarse en las palabras del 
intelectual afrobrasileño Luiz Gama, quien en un texto titulado Eman-
cipación, publicado en Gaceta de Povo en 1880 —ocho años antes de la 
abolición de la esclavitud— escribió:

[que] este color convencional de la esclavitud, como suponen los espe-
culadores, es igual que la tierra, a través de su superficie oscura, encierra 
volcanes donde arde el fuego sagrado de la Libertad.

La imagen es de una potencia poética y política desbordante. Al igual 
que el mito de Omolú, el texto de Gama subvierte los significados asig-
nados negativamente al cuerpo racializado, convirtiéndolo en metáfora de 
la tierra fértil, del volcán que abriga en su interior una fuerza transforma-
dora. La oscuridad, lejos de ser signo de carencia, pasa a ser vehículo del 
fuego sagrado de la libertad.

Lo que intento señalar con estas digresiones es que uno de los grandes 
desafíos de nuestro tiempo es restituir a los mitos y a los ritos su dimensión 
política. Se trata, en última instancia, de escribir una contra-historia que 
confronte las narrativas coloniales y sus formas de silenciamiento. Esta 
dimensión fue brutalmente suprimida por la violencia del colonialismo, 



129

como lo sugiere el samba de Manu da Cuíca, que canta el corte epistémico 
producido por esa violencia. Sin embargo, creo que es necesario ir más 
allá y examinar también los mecanismos contemporáneos que continúan 
silenciando el potencial político de estas tradiciones.

Hoy, ese silenciamiento se perpetúa a través de dos formas ideológicas 
complementarias. Por un lado, por medio de la folclorización: los mitos y 
ritos son reducidos a objetos fósiles, despojados de su capacidad inventiva, 
confinados a un registro meramente “cultural”, sin agencia. Por otro lado, 
también se ven empobrecidos cuando se los interpreta desde un modelo 
idealizado de ortodoxia, que impone un canon rígido de lo que debe ser 
considerado auténtico, legítimo o tradicional. Ambas operaciones —el 
folclore estetizado y la ortodoxia reguladora— contribuyen a neutralizar 
el carácter insurgente que muchos de estos saberes y prácticas encarnan.

En la investigación sobre religiosidades afrobrasileñas, se consolidó a 
lo largo de las décadas un modelo interpretativo centrado en tres de los 
llamados terreiros tradicionales de Bahía: el Terreiro do Gantois, la Casa 
Branca do Engenho Velho y el Ilê Axé Opô Afonjá. A partir de los años 
treinta, figuras como Nina Rodrigues y Arthur Ramos desarrollaron sus 
estudios en Gantois; Edison Carneiro en Casa Branca; y José Bastide, Pie-
rre Verger y Juana Elbein dos Santos (entre otros) en el Afonjá. Lo notable 
es que muchos de estos investigadores no mantuvieron una distancia críti-
ca respecto a los objetos de su estudio, como exigía la antropología clásica. 
Por el contrario, asumieron vínculos directos con los cultos: Rodrigues y 
Ramos fueron reconocidos como ogãs en Gantois; Carneiro en el Afonjá; 
Verger y Bastide recibieron el título de oju obá.

Ese giro, que podría interpretarse como una ruptura con el ideal po-
sitivista de separación entre sujeto y objeto, permitió una aproximación 
más situada y sensible a las prácticas religiosas. Desde la década de 1970, 
este enfoque fue sistematizado por Juana Elbein dos Santos, quien —casa-
da con el sacerdote Deoscóredes dos Santos (Mestre Didi)— teorizó sobre 
la necesidad metodológica de analizar el Candomblé desde adentro, como 
participante activo. Esa alianza entre iniciación y observación se convirtió 
entonces en condición de posibilidad para una comprensión profunda de 
los mitos y ritos afrobrasileños.

Sin embargo, esta misma alianza produjo efectos ambivalentes. Al 
mismo tiempo que desestabilizaba los pilares de la antropología clásica, 
acabó también por generar un sistema de legitimación que estableció un 



130	

modelo ideal de ortodoxia. Tal modelo —construido en torno a esos tres 
terreiros y a los vínculos privilegiados entre sacerdotes e investigadores— 
pasó a funcionar como matriz normativa de autenticidad, pureza y tradi-
ción dentro del campo afrorreligioso. De ese modo, se instituyó una jerar-
quía epistémica que permitió clasificar ciertas prácticas como legítimas y 
otras como desviaciones, sin el debido reconocimiento de su historicidad 
ni de sus lógicas propias.

La consecuencia directa fue la descalificación de una pluralidad mu-
cho más amplia y numéricamente mayor de formas religiosas afrobrasile-
ñas —como la Umbanda, la Quimbanda, el Batuque, la Macumba— que 
quedaron relegadas a la categoría de “menores” o “sincretizadas”, cuando 
no estigmatizadas como desviaciones de una supuesta tradición africana 
pura. Esta dinámica de exclusión operada por el modelo ortodoxo no pue-
de ser ignorada, pues revela cómo las nociones de tradición están íntima-
mente asociadas al ejercicio del poder en el ámbito de la investigación y 
de la legitimidad cultural.

A partir de este diagnóstico, me gustaría compartir algunas preguntas 
que considero urgentes:

¿En qué medida la internacionalización del campo de estudios sobre 
religiones afrobrasileñas ha contribuido a reforzar una perspectiva orto-
doxa, centrada en modelos canónicos y territorialmente limitados? ¿Hasta 
qué punto la elección de ciertos repertorios de mitos y ritos —dentro y 
fuera de Brasil— sigue determinada por esos modelos ideales, estableci-
dos en alianzas específicas entre antropología académica e instituciones 
religiosas hegemónicas? ¿No será que esta concepción estandarizada del 
Candomblé está dificultando —o incluso invisibilizando— la diversidad, 
numéricamente mayor y epistemológicamente fértil, de formas religiosas 
afrobrasileñas igualmente vitales? Y finalmente: ¿no estaríamos asistiendo 
a una dinámica de invisibilización que se ve paradójicamente reforzada 
por la circulación internacional de estos modelos como único referente 
legítimo?

Estas preguntas no solo invitan a repensar los marcos analíticos apli-
cados al estudio de las religiosidades afrobrasileñas, sino que también 
revelan cómo ciertas lógicas de consagración —basadas en modelos de 
legitimidad, autenticidad y autoridad— atraviesan otros territorios cul-
turales de la diáspora. Uno de los más marcados por estas disputas es el 
universo del samba. La tensión entre tradición y poder, por tanto, no se 



131

limita al ámbito religioso. Puede observarse también en los estudios so-
bre el samba, donde la historiografía dominante ha tendido a consolidar 
una temporalidad referencial rígida, que organiza la historia en función 
de una cronología normativa. Esa linealidad subordina el presente a una 
supuesta fidelidad al pasado, neutralizando su potencial inventivo. De 
este modo, la tradición deja de ser un espacio de experimentación para 
convertirse en una regla jerárquica, una forma de control de los sentidos 
y de las prácticas.

Comprender los desafíos contemporáneos en torno a las poéticas de 
la diáspora africana exige, por tanto, una revisión crítica del lugar que 
se le ha asignado a la noción de tradición. Es preciso preguntarse hasta 
qué punto ciertas formas de consagración de lo “tradicional” no están, en 
realidad, asociadas a imperativos debilitantes —y, en muchos casos, tam-
bién despolitizadores— que reducen la vitalidad de estas prácticas a meras 
categorías de autenticidad regulada, desarticulando su potencia estética y 
bloqueando su capacidad de imaginar lo político.

En esta misma dirección, tal vez sea necesario cuestionar la propia le-
gitimidad de las categorías de “cultura tradicional” y “cultura popular”, tal 
como han sido históricamente formuladas. ¿A quién sirve esa distinción? 
¿Qué estructuras de poder la sostienen y reproducen? Lejos de ser nocio-
nes neutras, ambas categorías emergen en contextos marcados por pro-
yectos nacionalistas y conservadores que buscaron modelar una identidad 
cultural homogénea, funcional al Estado y al imaginario de una nación 
cohesionada. En esos marcos, la “cultura popular” fue muchas veces con-
cebida como folclore domesticado, una reserva moral o estética que debía 
ser resguardada —o estetizada—, pero no tomada como locus de enuncia-
ción política o teórica. Por su parte, lo “tradicional” fue insistentemente 
fijado en una temporalidad anterior, celebrada por su supuesta pureza y 
convertida en emblema patrimonial, al precio de desactivar su potencia 
de transformación. En ambos casos, lo que está en juego es una lógica 
de clasificación que legitima ciertas formas de vida mientras relega otras 
a la condición de objeto cultural. Cuestionar estas etiquetas implica, por 
tanto, desarmar asimetrías históricas, desmontar dispositivos coloniales de 
ordenamiento cultural y abrir espacio a epistemologías de la diáspora que 
se articulen no como pasado preservado, sino como presente insurgente.

Estas reflexiones nos llevan a buscar, en el propio campo cultural, 
ejemplos donde la tradición no haya operado como una traba, sino como 



132	

una zona de disputa, reinvención y ruptura. Es en esos momentos de 
quiebre —cuando la tradición es interpelada desde sus márgenes— que 
se revela su potencial político. Tal vez el ejemplo más elocuente para 
ilustrar los riesgos de una noción ortodoxa de tradición —y la potencia 
de sus rupturas— sea la historia del samba que emergió en el barrio de 
Estácio de Sá, en Río de Janeiro, a finales de la década de 1920. En ese 
contexto, un grupo de jóvenes músicos negros y pobres, como Ismael 
Silva, Nilton Bastos, Bide y Bucy Moreira, reorganizó radicalmente la 
estructura rítmica y formal del samba. A partir de la experiencia callejera 
del bloco Deixa Falar, estos artistas forjaron un nuevo modo de hacer 
samba que rompía con el molde anterior, más próximo al maxixe y al 
samba de roda de herencia bahiana.

El llamado “samba de Estácio” introdujo una aceleración del tiempo 
musical, una división rítmica más marcada y la incorporación del sur-
do como instrumento de base percutiva. Esta transformación técnica no 
fue menor: reorganizó la forma de cantar, de desfilar, de bailar. Hizo del 
samba una música para el cuerpo colectivo en movimiento. En lugar de 
perpetuar un vínculo estricto con el pasado, Estácio encarnó un gesto de 
invención: adaptó el samba al ritmo de la calle, a las nuevas condiciones 
materiales de la ciudad, al carnaval moderno.

Evidentemente, en Estácio había conciencia del lundú, del maxixe, 
del samba de roda, de las “tías bahianas”. Pero lo que allí se gestaba no era 
una fidelidad ritual a una raíz, sino una transformación activa, dinámica, 
de esos legados. Estácio fue, ante todo, un espacio de rebeldía rítmica: un 
taller popular de nuevos timbres, nuevas técnicas, nuevos instrumentos 
y nuevas formas de habitar el tiempo musical. Y es precisamente por eso 
que, a mi juicio, allí reside su verdadera condición de tradición: no como 
archivo sagrado del pasado, sino como fuerza inventiva que desestabiliza 
lo heredado.

De ahí que me parezca urgente asumir el compromiso de pensar una 
contra-historia del samba. Una historia que no lo conciba como expresión 
de una raíz fija o de una identidad cerrada, sino como una práctica insur-
gente que se reinventa en cada desplazamiento, en cada fisura del canon. 
Una contra-historia que lo desarraigue cada vez que se lo intenta fijar 
en sonidos y significados estables. Esta perspectiva es fundamental para 
restaurar su dimensión política, para que el samba recupere su potencia 
como lenguaje colectivo de cuerpos en movimiento.



133

Esta misma lógica podría y debería aplicarse al estudio de las religio-
nes afrobrasileñas, cuyas narrativas y ritualidades también han sido fre-
cuentemente sometidas a lecturas fijadoras, folclorizantes o sujetas a un 
modelo ortodoxo de legitimación. Pensar una contra-historia de los ritos 
y mitos de matriz africana implica devolverles su fuerza de invención, su 
plasticidad, su capacidad de responder creativamente a los desafíos del 
presente. Así como el samba, estos sistemas simbólicos no existen para 
ser conservados en vitrinas, sino para ser activados como herramientas de 
cura, de lucha, de reconfiguración de mundos.

Pensar el samba desde su invención —y no desde su cristalización— 
es también una manera de empoderar los cuerpos que lo hacen posible. 
Cuerpos como el de Omolú: marcados, cubiertos, ambivalentes, pero 
también llenos de fuego. Cuerpos que danzan, que curan, que desafían 
la muerte. Porque, al fin y al cabo, al hablar de samba, de tradición, de 
historia y de religiosidad, estamos hablando también de salud. Estamos 
hablando de Omolú.

Gracias por escuchar.



134	

La presencia de una ausencia
Algunas aproximaciones al estudio 
de prácticas artísticas afrodiaspóri-

cas en su dimensión local
Por Pía Paganellli

Profesora y Licenciada en Letras por la Universidad de 
Buenos Aires. En 2014 concluyó su Doctorado de la 
Universidad de Buenos Aires en el área de Literatura 
con beca Conicet, con una tesis sobre literatura brasi-
leña que publicó bajo el título P(r)o(f )etas del Reino. 
Literatura y Teología de la Liberación en Brasil (Ima-
go Mundi, 2015). Realizó estudios de posdoctorado con 

beca Conicet, y una pasantía de investigación posdoctoral en el Programa 
Avanzado de Cultura Contemporánea (PACC, Facultad de Letras, Universi-
dad Federal de Río de Janeiro). Concluyó la Especialización en Estudios Afro-
latinoamericanos y Caribeños de CLACSO y FLACSO-Brasil con un trabajo 
sobre el samba en Argentina. Se desempeña como coordinadora de la Cátedra 
Libre de Estudios Brasileños de la Facultad de Filosofía y Letras (UBA), es 
docente de la Cátedra Literatura Latinoamericana I de la carrera de Letras en 
la misma Facultad, y ha publicado varios artículos especializados en el área de 
la literatura brasileña y afrobrasileña; y en el cruce entre literatura, política, 
música e historia en América Latina. También ha obtenido el subsidio a la 
Traducción de la Fundación Biblioteca Nacional de Brasil 2024 para tradu-
cir escritores brasileños en Argentina.

Las músicas y artes performáticas afrolatinoamericanas han sido percibidas, 
a lo largo del siglo XX, por un lado, como actividades con rasgos culturales 
propios de las regiones de las cuales provenían las poblaciones africanas, 



135

es decir, como portadoras de valores civilizatorios africanos; y, por otro 
lado, han sido analizadas en tanto prácticas emergentes de las poblaciones 
afrodescendientes en el nuevo mundo, o sea, como prácticas de los secto-
res culturales latinoamericanos que sufrieron procesos de nacionalización 
y desetnitización a mediados del siglo XX, producto del contacto entre 
músicos y la circulación de la industria discográfica (Ferreira, 2008). 

En esta exposición, propongo trabajar algunas categorías analíticas 
para abordar el estudio de las prácticas artísticas de origen “afro” que se 
configuran en esta tensión entre lo transnacional y contextos nacionales, y 
en cuya práctica inciden los procesos de alterización locales. Por un lado, 
me interesa partir de la noción transnacional de Atlántico Negro que pro-
pone Gilroy, para ver de qué manera retoma esta categoría el sociólogo 
puertorriqueño Ángel Quintero Rivera en su categorización de las “mú-
sicas mulatas” afrolatinoamericanas, como prácticas locales, dentro de las 
cuales incluye al samba afrobrasileño. 

Gilroy (2001) concibe al Atlántico Negro como un “sistema cultural 
y político de carácter transnacional y transcultural” que resulta de los des-
plazamientos de la cultura negra producto del tráfico esclavista de África 
hacia Europa, el Caribe y las Américas. Gilroy lo concibe como una con-
junción histórica, rizomórfica y fractal de culturas que fueron reflexivas 
sobre sí mismas, por lo que propone un estudio que dé cuenta del “carác-
ter desvergonzadamente híbrido de las culturas del Atlántico Negro”, lo 
que afirma que no existe una africanidad intocada y pura. Por el contrario, 
esta hibridez se debe al proceso de la diáspora (del griego dispersión), 
categoría que provee un método heurístico para probar la identidad y no 
identidad en la cultura política negra, es decir, para estudiar las filiaciones 
(diseminación) y diferencias (autonomías locales) entre las culturas del 
Atlántico Negro.

 En el capítulo “Las joyas traídas de la servidumbre”, Gilroy reivindi-
ca la importancia que la música ha tenido en el Atlántico Negro, impor-
tancia vinculada, por un lado, con el rol que cumplió como formadora 
de identidad, en tanto los músicos que la produjeron exploraron a través 
de ella la autocomprensión; por otro lado, por las relaciones sociales que 
produce y reproduce la música. 

La categoría transnacional de Atlántico Negro que acuña Gilroy, per-
mite salirse de las disputas en torno a las concepciones de músicas na-
cionales para pensar en términos de sensibilidades compartidas desde la 



136	

categoría de músicas mulatas que señala Quintero Rivera (2005): 

estas músicas no son, figurativamente hablando, músicas “negras”, sino 
“mulatas”; no son sonoridades de África transportadas al Nuevo, sino mú-
sicas del Nuevo Mundo, con toda la continuada hibridez que ello entraña 
y los trastoques dramáticos que los desplazamientos espaciales representaron 
y representan en las formas de experimentar el tiempo.

Para Quintero Rivera, estas prácticas culturales ponen en crisis el lo-
gos occidental, a causa de que presentan una serie de características, que 
también menciona Gilroy: 

1. Centralidad de la performance para la identidad – música, 
mímica, gestos, expresión corporal, vestuario — en vez de la tex-
tualidad – el habla, la letra, la literatura. 

2. Performance que da lugar al descentramiento del ego y del 
logos con la percusión, la danza y el canto. Estas producen moda-
lidades de conciencia y de conocimiento que son creación de las 
culturas africanas tradicionales. La memoria colectiva se inscribe 
en los cuerpos y estos la modifican constantemente. 

3. Comportamiento cíclico y disposición espacial circular del 
público (rodas de samba, rodas quilombolas). Según Quintero 
Rivera, la comunicación que ejerce el público en su participación 
es fundamental para la ejecución de la música, que se vuelve una 
práctica horizontal y no verticalista. 

4. Sentido político (democrático, fraterno) y centralidad para la 
música de la antífona (el llamado y respuesta, es decir, la suce-
sión de dos frases musicales distintas, interpretadas generalmente 
por músicos diferentes, o por el músico y el público, siendo la 
segunda frase un comentario directo, o respuesta, a la primera 
frase) es un principio formal estructurante de las músicas negras, 
dado que sirve para construir nuevos lazos sociales, y borra los 
límites entre el yo y el otro. 



137

5. Resolución de la relación dinámica entre la individualidad del 
solista que improvisa (pero no del individualismo como valor) y 
el colectivo de músicos en la performance. La improvisación es 
otro principio formal estructurante de estas músicas, que requie-
re disciplina del músico porque debe hacerla dentro del ciclo de 
llamada y respuesta. Puede ser entre un solista y el colectivo; o 
entre dos solistas; o entre un instrumentista y un bailarín. 

6. La polirritmia como un principio formal estructurante que 
implica la sintonización simultánea de los músicos, la ejecución 
de patrones en mosaicos en los que uno finaliza donde el otro co-
mienza; diversidad de voces; y auto-regulación colectiva. Exigen 
disciplina del músico y su sintonía con el colectivo. 

7. Presencia de modos de auto-organización colectiva sin inter-
vención de un individuo regente, como sucede en las músicas 
orquestales europeas. Esto implica que no se observa, tampoco, 
una jerarquía instrumental.

8. Son bienes litúrgicos intangibles, ya que son anclas para la me-
moria colectiva, que no es solo una memoria de la celebración, 
sino del luto y de formas de superación del dolor.

En este espacio severamente restringido, sagrado o profano, el arte se 
volvió la espina dorsal de las culturas políticas de las personas esclavizadas 
y de su historia cultural. El arte continúa siendo el medio por el cual los 
militantes culturales todavía hoy se comprometen en “rescatar críticas” del 
presente tanto por la movilización de recuerdos del pasado como por la 
invención de un estado pasado imaginario que pueda alimentar sus espe-
ranzas utópicas (Gilroy, 2001)

Esto me permite, por último, comentar la importancia que estas 
prácticas tienen en nuestro contexto local. Los estudios del GEMAA se 
inscriben en una serie de investigaciones, en torno a prácticas artísticas de 
matriz afro que aparecen a partir de 2010 en el campo académico argenti-
no y se encuentran en pleno desarrollo, en consonancia también como la 
aparición de la categoría afrodescendiente en el censo nacional. En el caso 
de las investigaciones de nuestro grupo, se trata de investigaciones que no 



138	

solo trabajan desde la perspectiva de reivindicaciones políticas sino, espe-
cíficamente, desde la óptica de cómo las prácticas culturales de matriz afro 
son resignificadas en nuestro país. 

Dichas prácticas artísticas (candombe afrouruguayo, música y danza 
afroperuana, danza de orixás, samba, candomblé y capoeira afrobrasile-
ñas, entre otras) se instalaron en Argentina a partir de 1980 de la mano 
de trabajadores culturales afrolatinoamericanos; por lo que estos estudios 
académicos destacan en su análisis la manera en la que sectores blancos, 
no afrodescendientes (y mayoritariamente de clase media) las practican 
“muchas veces cuestionando la invisibilización de lo negro en nuestra his-
toria nacional” (Lamborghini, Geler y Guzmán, 2017). Es decir, se da

la práctica y re-semantización de performances afro en un país en el 
que las memorias afrodescendientes hoy emergen en la voz y lucha de 
actores políticos afrodescendientes sobreponiéndose a históricos borra-
mientos, y en el que diversos actores sociales practican y se identifican 
con culturas afro relocalizadas (Lamborghini Geler y Guzmán, 2017).  

En consecuencia, retomando esta mirada sobre las prácticas artísticas 
afrobrasileñas y los modos en los que se practican locamente en Buenos 
Aires, es pertinente recuperar la noción que Pierre Sanchis utiliza para 
pensar las prácticas situadas y los sincretismos religiosos en las Américas:

Sincretismo es la tendencia a utilizar relaciones aprendidas en el mun-
do del otro para resemantizar las de mi propio universo, o aún, el modo 
por el cual las sociedades humanas, subsociedades, grupos sociales, cul-
turas, subculturas, son llevadas a entrar en un proceso de redefinición 
de su propia identidad cuando se confrontan al sistema simbólico de 
otra sociedad, sea ella del nivel clasificatorio homólogo al tuyo o no 
(citado en Frigerio, 2005).

Entonces, podemos afirmar que la práctica situada de los fenómenos 
artísticos afrodiaspóricos incide en la construcción o reconstrucción, me-
jor dicho, de la sensibilidad y la identidad local, que siempre es sincrética, 
dado que se trata de una operación simbólica universal (Semán, 2021), y, 
en países atravesados por la colonialidad del poder (Quijano, 2014), nos 
puede decir algo —también— sobre su historia de alterización, ocluida o 
presente en el imaginario nacional. 



139

Referencias bibliográficas

Frigerio, Alejandro (2005). “Sincretismo, cultura e identidad: (re)leyendo 
a Pierre Sanchis desde Argentina y Brasil”. En Ciencias Sociales y Religión, 
7(7), 187. 
Gilroy, Paul (2001). O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. 
São Paulo: Ed.34.
Lamborghini, E; Geler, L. y Guzmán, F. (2017). Los estudios afrodescen-
dientes en Argentina: nuevas perspectivas y desafíos en un país «sin razas». 
Tabula Rasa. Bogotá - Colombia, No.27: 67-101, julio-diciembre 2017. 
Pp. 67-101.
Ferreira Makl, Luis (2008). “Músicas, artes performáticas y el campo de 
las relaciones raciales. Área de estudios de la presencia africana en América 
Latina”. En Lechini, Gladys (comp.), Los estudios afroamericanos y africa-
nos en América Latina: herencia, presencia y visiones del otro. Buenos Aires: 
CLACSO. 
Quijano, Aníbal (2014). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y Amé-
rica Latina”. En Ídem, Cuestiones y horizontes: de la dependencia históri-
co-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: 
CLACSO.
Quintero Rivera, Ángel (2005). “El debate sociedad-comunidad en la so-
noridad. El desafío de las músicas ‘mulatas’ a la modernidad eurocéntrica 
convencional”. En Mato, Daniel (ed.), Cultura, política y sociedad Perspec-
tivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.
Semán, Pablo y De la Torre, René (eds.) (2021). Religiones y espacios pú-
blicos en América Latina. Buenos Aires: CLACSO / México: Centro de 
Estudios Latinoamericanos Avanzados - CALAS.



140	

A través del Atlántico
Herramientas teóricas para 

reflexionar sobre las prácticas 
artísticas reterritorializadas

Por Bernardo Suárez

Magister en Análisis del Discurso por la Universidad 
de Buenos Aires. Docente e investigador en las materias 
Semiología y Semiótica de los medios II en esa casa de 
estudios. Publica artículos en revistas académicas y de 
divulgación nacionales e internacionales sobre Semió-
tica, Comunicación y Cultura popular.   Dictó semi-
narios y talleres en universidades públicas y privadas. 

Participa como columnista en el sitio El circulo Beatle.com de la ciudad de 
México, y en el programa radial Tiempo de show (AM 1030. Del Plata) 
de la Ciudad de Buenos Aires. En la editorial EUDEBA, publicó Discurso 
humorístico. Una mirada desde la polifonía enunciativa a los textos de 
Les Luthiers (2013); y The Beatles: arte y vanguardia en la sociedad de 
masas (2022).

Los sonidos que se producen en América desde mediados del siglo XIX y el 
siglo XX y que derivan en géneros y estilos como el blues, jazz, góspel, son, 
mambo, samba, bossa, candombe, milonga, entre tantos otros, constituyen 
un eco que remite, a través del Atlántico, al continente africano. En efecto, 
debajo de la superficie significante del discurso musical se dispone una con-
figuración que resulta de la conjunción de apropiaciones, transformaciones 
y mixturas. En el presente trabajo proponemos un breve recorrido teórico 



141

por algunos de los autores que dieron cuenta de esa complejidad simbó-
lica, de ese entramado fruto de los movimientos de desterritorialización y 
reterritorialización.

Empezamos destacando que las expresiones artísticas emplazadas en 
un tiempo y espacio se constituyen en configuraciones simbólicas cargadas 
de sentido (Nattiez, 1990).  Configuraciones de sentido emplazadas espa-
cio-temporalmente que circulan con la dinámica propia de los artefactos 
culturales. Tal vez nos ayude pensarlas como una madeja. Una madeja que, 
si se tira de una de sus puntas, podrá observarse el despliegue de su tra-
yectoria. Y, sobre la superficie discursiva, aparecerán determinadas marcas 
como patrones rítmicos, expresiones líricas, que remiten a su vez, a condi-
ciones históricas, sociales, políticas, ideológicas, religiosas. Esas marcas se 
transforman en huellas (Verón, 1998), líneas de fuga que dan cuenta de sus 
emplazamientos originales y que terminan por determinar una nueva con-
figuración al reterritorializarse; es decir al entrar en una suerte de diálogo 
con los elementos propios de ese nuevo emplazamiento.

En este sentido, y a los efectos de esta descripción, resulta oportuno 
retomar algunas imágenes y conceptos elaborados por investigadores que 
abordaron estás temáticas. Es el caso del concepto Atlántico Negro de Paul 
Gilroy (2014). Esa imagen nos presenta un recorrido con un punto de 
partida en África y un punto de llegada en América. Sobre el trazado de 
ambos puntos se despliega esa superficie de sentido, de tránsito, de des-
arraigo que es el Atlántico. Las raíces quedan emplazadas en el territorio 
de origen; pero sus reverberaciones simbólicas entran en diálogo con el 
territorio de destino. Otra imagen que nos puede servir para caracterizar 
ese recorrido es el concepto de diáspora. En su entrada en el Diccionario 
de la Lengua Española (RAE), se lee: “Dispersión de grupos humanos que 
abandonan su lugar de origen”. Y menciona entre sus sinónimos: “éxodo, 
diseminación, emigración”. La diáspora da cuenta, entonces, también de 
la forma en que circula el sentido: como una red de envíos y reenvíos. Así, 
la estela que dejan los múltiples barcos cargados de esclavizados de un 
punto al otro por esa superficie constituye una línea de fuga, un eco que 
se aleja pero que reclama el retorno. Porque en esos barcos, el cargamento 
simbólico viaja alojado en sus soportes, los esclavizados, en condiciones 
infrahumanas. Y más allá de la poética de las imágenes y aún a través de 
la poética del arte, esos contenidos aparecerán representados, exteriori-
zados, encarnados, una y otra vez en las distintas manifestaciones, en los 



142	

movimientos de esos cuerpos que vibran y danzan; en el sonido que sale 
de los cuerpos; en los sonidos que brotan de la manipulación de objetos. 
En esas configuraciones se dibujan: la desdicha, el desarraigo, la soledad, 
la incomprensión, la violencia, las injusticias, la añoranza, pero también 
la alegría del encuentro, el amor, el deseo, la esperanza, el vínculo con la 
divinidad, el origen. Por su parte, la diáspora da cuenta de la diversidad 
en que se produce la circulación y su reterritorialización.   De Carvalho 
sigue a Gilroy en el recorrido por el Atlántico Negro, pero cuestiona la 
linealidad de la descripción. Según De Carvalho (2002), no se ha desarro-
llado del mismo modo la circulación de expresiones culturales en puntos 
de llegada en lugares de posiciones dominantes como los Estados Unidos, 
que en otros lugares de América que no guardan esa misma posición en el 
mapa político y económico. 

Stuart Hall (2017), por su parte, sostiene que el concepto de Atlánti-
co Negro de Gilroy puede articularse de modo ubicuo con el de diáspora: 
“el Atlántico Negro permite redefinir la diáspora no como una pérdida 
trágica de las raíces orgánicas sino como una red policéntrica de rutas in-
terculturales que otorgan a la cultura negra su dinamismo transnacional”. 
Y completa, que Gilroy intenta cambiar el modo en que representamos 
la historia de la música negra pasando de la forma lineal, según la cual la 
autenticidad africana da paso a la no autenticidad estadounidense, a una 
carretera de doble sentido entre las formas culturales africanas y las culturas 
políticas de las diásporas. Aquí aparece una nueva imagen: un cruce de 
caminos.

Las experiencias artísticas reterritorializadas en tanto manifestacio-
nes culturales parecen contener de modo intrínseco, la tensión dialéctica 
constitutiva del juego de dos fuerzas: una dinámica que representa la fuga 
simbólica hacia los orígenes; otra que busca emplazarse, materializarse en 
el cuerpo o en los objetos para ser representada. Y una tensión respecto del 
contexto en el que ha sido emplazada.

Alejandro Frigerio (2002), aporta una herramienta teórica que per-
mite pensar la forma en que estas manifestaciones culturales entran en 
diálogo con el contexto en sus distintos niveles, como también las con-
secuencias que la transnacionalización de prácticas culturales populares 
tiene para los individuos involucrados y para las sociedades de las cuales 
forman parte. Para ello plantea el análisis a dos niveles: nivel micro y nivel 
macro. En el primero, el compartir las prácticas afecta a los individuos de 



143

distinta nacionalidad (mejorando o empeorando las relaciones). Mientras 
que en el nivel macro se da cuenta de determinadas reacciones sociales 
por la expansión de esas prácticas. A partir de lo expuesto por otros au-
tores, Frigerio sostiene que las prácticas en las que el proceso de transna-
cionalización se da desde abajo, implica la creación de un nuevo espacio 
social entre los protagonistas. Mientras que aquellas que se dan desde 
arriba generalmente involucran a grupos de poder, usualmente elites, 
corporaciones y multinacionales que tienden a la homogeneización en 
las prácticas, las de abajo procuran generar espacios múltiples y poderes 
contrahegemónicos, ya que esos individuos no pertenecen a las elites. Lo 
cierto es que en el proceso de transnacionalización suelen darse ambos 
movimientos.

Frigerio realiza su análisis tomando como objeto a la expansión de las 
religiones afrobrasileñas en Buenos Aires. Es decir, un proceso de transna-
cionalización que comienza desde abajo pero que irremediablemente pro-
duce sus efectos también en movimientos desde arriba. Luego de analizar 
el objeto y de dar cuenta de las estrategias de acomodación desde arriba y 
los efectos en los movimientos desde abajo, concluye que la circulación de 
bienes culturales de un país hacia los otros no se da principalmente como 
un proceso de integración cultural –de estima por la cultura del otro, de 
su incorporación–, sino que se da más bien a través de la apropiación 
conflictiva de esa cultura. “Esa apropiación conlleva continuas y ríspidas 
disputas acerca de quién es el poseedor legítimo de la verdadera forma cul-
tural, como también de cuál es la manera válida de transmitirla y a quién 
compete supervisar su desarrollo en ese nuevo territorio”, dice.

En síntesis, tirar de una de las puntas de la madeja representa enton-
ces observar esos elementos imbricados, reconocer que la trayectoria se 
construye discursivamente y que el discurso refracta ecos configurados en 
forma de sonidos, movimientos, vibraciones. Que esas configuraciones se 
emplazan, dialogan y tensionan. En fin, la música circula por el espacio a 
través del tiempo, se abre camino haciendo vibrar todo a su paso. Como 
decía Borges: la música, esa misteriosa forma del tiempo.



144	

Referencias bibliográficas

Carvalho, José Jorge de (2002) “Las Culturas Afroamericanas en Ibe-
roamerica: Lo Negociable y lo Innegociable”. En Serie antropológica. N. 
311. Brasilia:  Universidad de Brasilia.
Frigerio, Alejandro (2002) “La expansión de religiones afro brasileras en 
Argentina: representaciones conflictivas de cultura, raza y nación en un 
contexto de integración regional”. En Archives de sciences sociales des reli-
gions.  Les religions afro-américaines: genèse et développement dans la moder-
nité. N 117, enero-junio de 2002. París: Éditions de l’EHESS.
Gilroy, Paul (2014) Atlántico negro. Modernidad y doble conciencia. Madrid: 
Ediciones Akal.
Hall, Stuart (2017) El triángulo funesto: raza, etnia, nación. Madrid, Tra-
ficantes de sueños.
Nattiez, Jean-Jacques (1990) Música y Discurso. Hacia una Semiología de la 
música. New Jersey: Princeton University Press.
Verón, Eliseo (1998) La semiosis social. Fragmentos de una teoría de la dis-
cursividad. Barcelona: Gedisa.



145

De la transculturación 
a la interculturalidad

La ambivalencia en los flujos 
culturales históricos entre Brasil 

y Argentina
Por Berenice Corti

Investigadora del Instituto de Investigación en Etnomu-
sicología de la Ciudad de Buenos Aires (IIEt), profeso-
ra en el Conservatorio Manuel de Falla y docente en 
la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de 
Buenos Aires. Licenciada en Ciencias de la Comunica-
ción, Magister en Comunicación y Cultura, y Doctora 
en Ciencias Sociales de la misma facultad. Sus áreas 

de interés se vinculan al estudio de la práctica de músicas afrodiaspóricas 
en Argentina. Desde 2018 investiga la práctica de músicas afrobahianas en 
Buenos Aires en sus dimensiones musicales y socioculturales, incluyendo la 
perspectiva desde el punto de vista de aprendiz en Ritmos de Candomblé y 
Danza Afro. Es autora de los libros Jazz Argentino. La música “negra” del 
país “blanco” (Gourmet Musical, 2015), por el que obtuvo el 2017 Iaspm 
Book Prize a obra novel en idioma no inglés, y del recientemente publicado 
Músicas Negras. Cuerpos racializados y sensibilidades afroatlánticas en 
Buenos Aires (Prometeo, 2023). También co-compiló Música y Discurso. 
Aproximaciones análiticas desde América Latina (EdUViM, 2017). Ha 
publicado más de medio centenar de artículos sobre jazz, músicas afrodiaspó-
ricas y gestión cultural de la música.



146	

¿Quién es el extranjero del gorro blanco? preguntó uno.
 ¿Quién es el desconocido del gorro rojo? cuestionó el otro.

De “Exú lleva a dos amigos a una lucha a muerte”,
en Mitología de los Orixás de Reginaldo Prandi (2001). 

Mi propuesta para esta tarde es pensar la interculturalidad en el marco 
de la transculturación con el sentido procesual que le da Fernando Ortiz 
(1987), en un movimiento que vaya del pasaje hacia el encuentro —tal 
como nos estamos encontrando nosotros en este momento—, alrededor 
de una idea principal: la ambivalencia en los procesos de interculturalidad. 
Mi exposición va a estar centrada en los flujos interculturales históricos 
entre Brasil y Argentina a partir de la música.

Cuando estaba pensando en esta transculturación se me vinieron a 
la cabeza dos ejemplos muy claros y conocidos por todxs nosotrxs. Por 
un lado, la figura del pintor Carybé —cuya ilustración Musicando nos 
acompañó en nuestras Jornadas—: Héctor Julio Páride Bernabó, nacido 
en Lanús, provincia de Buenos Aires, quien en 1949 se radicó en Salvador 
de Bahía. Carybé fue el ilustrador y artista plástico por antonomasia de la 
música y la religiosidad afrobrasileña de esa ciudad durante mucho tiem-
po. El otro ejemplo es el del músico argentino Ramiro Musotto criado 
en Bahía, pero Bahía Blanca de la provincia de Buenos Aires. También 
se radicó en Salvador donde produjo su música de vanguardia, participó 
como sesionista de músicos masivos y fue músico de carnaval; es decir, un 
artista muy polifacético.

Lo que estoy tratando de pensar no es solamente la transculturación 
como pasaje, en tanto fenómenos de transmutación de culturas como fa-
ses del proceso transitivo de una cultura a la otra como dice Ortiz (1987), 
sino en su interculturalidad como diálogo desde la diversidad, como pro-
pone Carlos Bonfim —a quien vamos a escuchar seguidamente—. Un 
diálogo que pueda incorporar las tensiones de esta diversidad, para obser-
var qué es lo que sucede en el encuentro, en ese diálogo en la diversidad.

Para ello quiero proponerles un recorrido sonoro a través de cómo fue-
ron escuchadas las músicas del Brasil, sobre todo centrándome en la ciudad 
de Buenos Aires, a lo largo de prácticamente un siglo. De lo que se trata es 
de imaginar o configurar una gramática de lectura como se diría desde la 
semiótica, o que mejor podríamos llamar una gramática de escucha.



147

¿Cuáles son las claves de la escucha de las músicas del Brasil en Buenos 
Aires? Claves que, por supuesto, en ese acto de la escucha se constituyen a 
su vez en las condiciones de producción de las prácticas artísticas actuales.

Para realizar este recorrido voy a echar mano de dos ideas alforja que 
nos puedan acompañar en el itinerario, y que pueden ser pensadas como 
una sola: la ambivalencia de y en lo popular.

La historia de la transculturación en Argentina de las músicas y artes 
afrobrasileñas, como en toda crónica de lo popular, es también la historia 
de sus ambivalencias y posiciones de controversia estratégica, como diría 
el teórico jamaiquino, académico en Gran Bretaña, Stuart Hall (2014).

La recepción de lo popular estuvo y sigue marcada por los modos di-
versos de circulación de la cultura popular —algo que estuvieron comen-
tando Pía y Bernardo—, a través de diferentes maneras. Algunas ya han 
sido estudiadas y están documentadas, como las trayectorias de los y las 
trabajadoras culturales tanto a través del mundo del arte como de la indus-
tria cultural con sus lógicas propias, pero también a pesar de esas lógicas.

Quiero destacar también que tanto la histórica producción artístico- 
cultural en Brasil como su recepción en Argentina estuvieron marcadas 
por las condiciones de racismo estructural de ambos países, con sus modos 
diferenciados de tramitar la diferencia nacional y racial. Y a partir de esto 
podríamos profundizar en varias vías de exploración, aunque aquí voy a 
concentrarme en la música.

Veamos algunos antecedentes de este recorrido de escucha de las mú-
sicas de Brasil en la Argentina que fueron trabajados por la bibliografía. 
Por ejemplo, el caso de la gira de Pixinguinha y los Oito Batutas en nuestro 
país en los años 1922 y 1923, con respecto a la cual el investigador Luis 
Hering Coelho (2013) propuso que el modo en que se construyó la re-
presentación de este grupo de músicos en la Argentina, tomó un cariz de 
otredad contrastiva, a través de un análisis y pesquisa en los artículos de los 
diarios y las repercusiones que tuvieron los conciertos. Cuenta una cosa 
muy llamativa, que es que en un primer momento el grupo Oito Batutas 
aparecía con una indumentaria más asociada a la tipicidad brasileña, y que 
luego fue mutando, tanto en la vestimenta como en la performance, a un 
estilo más asociado al de las jazzbands.

Otro antecedente es el que trabajó Florencia Garramuño (2007) sobre 
la relación entre el tango y el samba. Lo que ella dice no es muy diferente a 
lo que plantea Hering; propone que la representación que se construye en 



148	

nuestro país, aunque en realidad señala que es algo mutuo, se constituyó 
sobre la idea de modernidad primitiva. Observemos, por ejemplo, la visita 
de Carmen Miranda, quien junto a su hermana Aurora Miranda hicieron 
giras en la Argentina en los años 1936 y 1937; Aurora principalmente 
interpretaba canción romántica y Carmen Miranda música del carnaval. 
Es muy interesante el afiche de la famosa película “Down Argentine Way”: 
en la versión para el público argentino Carmen Miranda aparece con una 
bandera argentina en su turbante.

Pero también se producían otro tipo de influencias musicales, otro 
tipo de trayectorias y otro tipo de escuchas, como por ejemplo cuando 
ingresan en las películas del primer cine argentino de los años treinta, las 
marchinhas y baiones identificados como músicas brasileñas. También en 
el año 1936 nos visitó Olga Prager, guitarrista de formación académica, 
que había sido nombrada “representante oficial del folklore brasileño” por 
parte del gobierno de Getulio Vargas. Según una nota periodística de la 



149

época interpretaba repertorio de “raíces indígenas, negras y criollas”. En-
tonces esta escucha se podía constituir en la Argentina identificando a las 
músicas brasileñas como populares y modernas asociadas al mundo del 
jazz y la industria cultural; pero a su vez, y por otro lado, como “folkló-
ricas”, palabra que coloco entre comillas ya que es un término en disputa 
—como sabemos, en la Argentina el término folklore tiene una carga bien 
distinta al resto de América Latina—.

Otro caso paradigmático es el del guitarrista afroargentino Oscar 
Alemán, que creció en Brasil siendo huérfano, y se formó con el brasileño 
Gastón Bueno Lobo, con quien viajó a Europa en 1929 (Pujol, 2015). 
Luego Oscar ingresó a la orquesta de Josephine Baker, con el nazismo 
regresó a la Argentina y trajo consigo no solamente el jazz sino también 
repertorio brasileño, interpretando canciones populares del repertorio de 
moda en Brasil. Pero, a su vez, podemos pensar que esta figura de Oscar 
Alemán podría haber tenido otras posibilidades de escucha: en las manos 
y voz de Oscar la música del Brasil podía ser popular, moderna y folklóri-
ca a la vez, como en su versión de Nega do cabelo duro, de Nasser. 

El caso de Vinicius de Moraes es otro ejemplo interesantísimo. Llega 
a la Argentina a fines de la década del sesenta, ese momento de la moder-
nidad cultural en Buenos Aires, lo que luego fue parodiado por el grupo 
humorístico musical Les Luthiers a través del tema llamado Bossa Nostra 
de 1973. Todo esto fue con posterioridad a un primer encuentro de la 
Bossa Nova y la música de vanguardia y moderna a fines de la década del 
cincuenta, en el boliche 676 de Astor Piazzolla, en donde ya habían toca-
do João Gilberto y Elza Soares.

La escucha a Vinicius de Moraes podría ser identificada como mo-
derna y a su vez folklórica –es decir, como popular/tradicional/música de 
raíz, algunos de los sentidos posibles de la idea de folklore construida en la 
Argentina—, y también muy popular en el sentido de masiva, ya que los 
músicos del Brasil aparecían en los programas de televisión en el horario 
central. Pero también tuvo una importancia muy grande para toda una ge-
neración de la intelectualidad porteña. Ese repertorio traía los afrosambas, 
que eran muy difíciles de decodificar para el público local. Al respecto, en 
el libro “Nuestro Vinicius” de Liana Wenner publicado en la Argentina 
(2010), se cuenta que la práctica religiosa y otras costumbres de Vinicius 
provocaban extrañeza. Pero por otro lado ya hacía bastante tiempo que 
el Canto de Ossanha y el Canto a Xangó estaban girando en Buenos Aires.



150	

Otro ejemplo: en el año 1976 se presentó el espectáculo de ballet Ma-
ría, María del Grupo Corpo, con coreografía del argentino Oscar Araiz y 
música de Milton Nascimento. En la revista de cultura de la embajada del 
Brasil el espectáculo fue reseñado en la sección de folklore.

Para terminar, veamos un ejemplo que nos permite entender también 
cómo la música de Brasil fue y sigue siendo música popular y de masas, 
como el LP Disco Samba del grupo Two Man Sound de 1978. Fue un dis-
co muy conocido en la época en que estaba de moda la música disco, y fue 
top en todos los charts discográficos, a tal punto que se incorporó de modo 
transclasista en las festividades sociales, para musicalizar el momento de 
clímax en casamientos y fiestas de cumpleaños de quince que fue dado en 
llamarse como “carnaval carioca”. El punto es que el grupo musical no eran 
ni dos hombres ni tampoco brasileños sino un trío de belgas, cuyo disco 
fue clave para construir el imaginario de lo que era la música del Brasil en 
esa época para Buenos Aires y la Argentina. Más recientemente, sobre esta 
forma de representar a la música del Brasil asistimos a una famosa parodia 
del humorista Diego Capusotto con su personaje Pepeu Palala.

De los años ochenta podemos traer dos ejemplos más, el concierto de 
Gilberto Gil con Charly García en 1982, una escucha popular y a la vez 
vanguardista y política; y el de Milton Nascimento con Mercedes Sosa de 
1984, una escucha popular, folklórica, masiva y política.

En este pequeño recorrido que hemos hecho sobre las músicas del 
Brasil en Buenos Aires, podemos decir que fueron escuchadas como mú-
sicas otras, músicas exóticas, primitivas, populares, de masas, “folklóricas” 
entre comillas, modernas, vanguardistas, políticas, y hasta “ajenas pero no 
tanto”, como dijo Carla Grosso en la mesa de Danza en estas Jornadas. 
Las preguntas que yo quiero dejar para seguir compartiendo tienen que 
ver con cómo trabajar las tensiones y las confluencias que se producen 
entre algo que puede ser a la vez exótico y de masas y vanguardista, con 
todas esas variantes que estuvimos recorriendo; y, a su vez, qué caminos 
artísticos y/o de investigación podrían abrirse imaginando, pensando, y 
trabajando esas tensiones, esos conflictos y confluencias.

Quizá una de las posibilidades pueda ser explorar la idea de que el 
gorro puede ser blanco y rojo a la vez.



151

Referencias bibliográficas

Corti, Berenice (2023). Músicas Negras. Cuerpos racializados y sensibilida-
des afroatlánticas en Buenos Aires. Buenos Aires: Prometeo.
Garramuño, Florencia (2007). Modernidades primitivas. Tango, samba y 
nación. Buenos Aires: FCE.
Hall, Stuart (2014). “¿Qué es ‘lo negro’ en la cultura popular negra?” En 
Sin garantías. Trayectorias y problemáticas en estudios culturales, 2 ed. Popa-
yán: Universidad del Cauca - Envión.
Hering Coelho, Luís Fernando (2013). Os músicos transeuntes: de palavras 
e coisas em torno de uns Batutas. Itajaí: Casa Aberta Editora.
Ortiz, Fernando (1987). Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Cara-
cas: Maria H. de Salcedo / Biblioteca Ayacucho.
Prandi, Reginaldo (2001). Mitologia dos Orixás. Sâo Paulo: Companhia 
das Letras, 2001.
Pujol, Sergio (2015). Oscar Alemán. La guitarra embrujada. Buenos Aires: 
Planeta.
Wenner, Liana (2010). Nuestro Vinicius. Vinicius de Moraes en el Río de la 
Plata. Buenos Aires: Sudamericana.



152	

Luciérnagas
Por Carlos Bonfim

Doctor en Integración Latinoamericana por el Progra-
ma de Posgrado en Integración Latinoamericana de la 
Universidad de São Paulo (PROLAM/USP). Realizó 
estancia posdoctoral en el Centro de Estudios Superiores 
de México y Centroamérica (CESMECA). Licenciado 
en Letras por la Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias 
Humanas/USP y máster en Estudios Culturales por la 

Universidad Andina Simón Bolívar (Ecuador). Actualmente es profesor del 
Instituto de Humanidades, Artes y Ciencias Prof. Milton Santos, de la Uni-
versidad Federal de Bahía, y coordina el proyecto de investigación y extensión 
Rede ao Redor (www.redeaoredor.com.br). ORCID: https://orcid.org/0000-
0002-0073-3875 Correo electrónico: carlos.bonfim@ufba.br

Muchísimas gracias. Es un gusto enorme estar aquí con ustedes. Es un 
honor y una responsabilidad hablar después de estas intervenciones y des-
pués de dos días tan intensos de actividades. Estuve tratando de acom-
pañar un poco las sesiones del viernes y el sábado de estas jornadas, y fui 
tratando de pensar de qué manera podía compartir y dialogar con lo que 
se ha discutido aquí. Vamos a ver muchos puntos de confluencia con lo 
que hemos escuchado en las intervenciones anteriores. 

Empiezo aclarándoles a ustedes que mi intervención está bastante 
afectada por este país (por Brasil) que nos duele en este momento. En-
tonces, además de hacer un esfuerzo por dialogar con lo que se ha vivido 
en estos días de Jornadas, espero que mi intervención logre presentar 
algunos aportes posibles —ya dirán ustedes—, de cosas sobre las que es-
toy tratando de escribir. Este es un trabajo que está en proceso. Quisiera 

http://www.redeaoredor.com.br
https://orcid.org/0000-0002-0073-3875
https://orcid.org/0000-0002-0073-3875


153

escucharles también a ver cómo suena, si tiene sentido pensar en esta 
dirección.

Hablaré un poco de eso que estoy llamando ahora de Pedagogía de 
luciérnagas, precisamente por el momento de mucho dolor que estamos 
viendo en el país y en varios países de la región. Tratar de vislumbrar po-
sibles horizontes de esperanza. Pensar un poco la pregunta que plantea 
Berenice Corti sobre algunas claves posibles de escucha. Yo quisiera seguir 
un poco ese hilo.

Cuando hablo de pedagogía de luciérnagas, estoy hablando también 
inspirado por el trabajo de Nilma Lino Gomes, una educadora que tra-
baja con esa idea de Movimiento Negro Educador. Quiero seguir por ahí, 
explorando esas pedagogías, pensando por supuesto aquí el recorte de las 
culturas negras: ¿qué nos traen de enseñanzas, qué cosas hemos heredado, 
qué respuestas podemos rastrear en todo eso que estamos viviendo? Em-
piezo entonces esta intervención con un poema de Oliveira Silveira que 
dice lo siguiente:

Quieren que sepamos que ellos fueron señores y nosotros fuimos 
esclavos
por eso te repito
ellos fueron señores y nosotros fuimos esclavos
yo dije fuimos

Este es un dato importante.  Porque esa insumisión, esa rebeldía, esa 
insurgencia, la escucho también en la voz de otro intelectual al que sigo 
con mucha intensidad: el rapero brasileño Emicida. En “Yazuke”, una de 
sus contundentes composiciones, él advierte: “sempre foi quebra de corren-
tes” [siempre fue romper cadenas]. Es decir, hablamos aquí de una larga 
historia de insumisiones.

¿De dónde viene eso, qué está en juego? ¿Cuáles son nuestros espe-
jos, quiénes nos antecedieron, y qué aportes hay ahí? Uno de los posibles 
aportes tiene que ver con algo que se ha mencionado también en estas 
jornadas sobre la capoeira: la mandinga. Según Mestre Pastinha, “capoeira 
es mandinga de un esclavo que anhela la libertad”. Es decir, la ginga, es un 
movimiento que es danza y que es lucha, pero es también forma de hacer 
política. Entonces la ginga es ese movimiento que engaña: va, no va, avan-
za, no avanza. Ese desconcierto es fundamental. Eduardo Oliveira, Luiz 



154	

Rufino y Mestre Cobra Mansa comentan en un texto suyo: se suele decir 
que el mundo gira; nosotros creemos que el mundo ginga, la vida ginga; 
ginga con uno, la vida mandinga y cuando menos esperas te tira al suelo. 
Esta es una de las enseñanzas fundamentales de la capoeira: si la vida te va 
a tirar al suelo, más te conviene que aprendas a caer.

Esa ginga, esa manera de enfrentarse a las opresiones, da cuenta —nos 
dicen ellos—, de la posibilidad de pensar en un ser-en-ginga. ¿Y cómo se 
da eso? Ellos lo están pensando desde la cosmovisión bantu, desde la cos-
mología bakongo, que –y aquí recupero algo que ha dicho Berenice hace 
un momento sobre las ambivalencias–, propone superar las dicotomías 
y los binarismos en los que nos hemos formado. Nosotras/os nos hemos 
acostumbrado a hablar de esto o aquello, uno o lo otro. Y aquí hay una in-
vitación a pensar en pares de opuestos complementarios, no dicotómicos. 
Esto es ubicarse en un lugar fronterizo que tiene matices, ambivalencias, 
paradojas pero también aperturas posibles. Luiz Antonio Simas y Luiz 
Rufino, que trabajan con la noción de Exú y una pedagogía de las encru-
cijadas, nos dicen que hablar de fronteras y de encrucijadas es pensar las 
fronteras como método; es pensar las encrucijadas en sus múltiples senti-
dos como un espacio-tiempo de posibilidades.  “Exú mató ayer un pájaro 
con una piedra que tiró hoy”, dice un aforismo yoruba. Y esto es algo que 
te desconcierta… Porque si mi lectura de mundo se ha formado en base 
a una progresión cronológica lineal ¿cómo manejo esa temporalidad otra? 
Quizás probando hacerlo desde una temporalidad en espiral, dirá Leda 
María Martins (2021): 

Un tiempo ontológicamente experimentado como movimientos con-
tiguos y simultáneos de retroacción, prospección y reversibilidades, ex-
pansión y contención, contracción y relajación, sincronía de instancias 
compuestas de presente, pasado y futuro.2

2     Se trata de una concepción de tiempo estrechamente vinculada a la ancestralidad –esa 
“poderosa gnosis”, ese “principio mater relacional” según el cual “todo está establecido en 
relaciones interdependientes y mutuamente constitutivas”. De este modo, “la ancestralidad 
incluye, como madeja, en el mismo circuito fenomenológico, a las deidades, la naturaleza 
cósmica, la fauna, la flora, los elementos físicos, los muertos, los vivos y aquellos que aún 
no han nacido, concebidos como los anhelos de una complementariedad necesaria, en un 
proceso continuo de transformación y devenir (Martins, 2021, p. 138).



155

De ahí que Erika Malunguinho, trans artivista, des-educadora y la pri-
mera diputada trans elegida en São Paulo,3 afirme que las historias tienen 
muchos lados: cuando hablamos de tiempo no estamos necesariamente ha-
blando de Cronos, no estamos hablando del dios griego. A lo mejor estamos 
hablando de Iroko, estamos hablando del dios Tempo, del orixá Tempo.

Y aquí nos da algunas pistas para entender algunas cosas, como lo que 
conté hace un momento del trabajo que vienen haciendo Luiz Antonio 
Simas y Luiz Rufino con sus pedagogías de las encrucijadas. Es decir, Exú 
haciendo de las suyas. La referencia que hizo hace un momento Berenice 
sobre el sombrero de dos colores tiene mucho que ver con esto: las triqui-
ñuelas, las travesuras de Exú; cómo nos desconcierta con una lógica que 
nos pone en otro lugar para pensarnos. 

Ahora bien, ¿a qué viene todo esto? Hasta aquí he hablado de insumi-
siones, de ginga, de encrucijadas, del tiempo.  Resulta que hablo de sabe-
res de un antes-ahora, hablo de tecnologías ancestrales, de un legado que 
ha permitido que grupos humanos subalternizados lograran resistir a las 
necropolíticas. Y que, en la lectura que propongo aquí, siguen nutriendo 
nuestras luchas. “Nuestros pasos vienen de lejos”, diría Jurema Werneck. 

Vienen de lejos tácticas sutiles de resistencia.  Esto es lo que nos 
cuenta Lélia González al hablar, por ejemplo, de la Mãe Preta, la “madre 
negra”. Cuando la esposa del terrateniente, del señor de la Casa Grande, 
del esclavizador, tenía un bebé, ella paría, pero no era la mamá, no ejer-
cía la maternidad; quien lo hacía era la Mãe Preta. Ésta le daba de lactar, 
pero también le cantaba canciones de cuna. Y en este proceso, dice Lélia, 
también le iba transmitiendo valores y cosmovisiones. Entonces, cuando 
la Casa Grande se dé cuenta, el veneno ya está inyectado, es decir, ya se 
ha dado la rasteira (zancadilla) en el opresor. Esas maneras de aprender a 
enfrentarse con las opresiones tienen algo que ver con lo que la pensadora 
dominicana Celsa Albert llamó “cimarronaje doméstico”: esas pequeñas 

3     Erika Malunguinho ha creado en el centro de la ciudad de São Paulo, un espacio, un 
quilombo urbano: Aparelha Luzia, que es espacio de encuentro, de acogida desde donde 
construir otros mundos posibles. Aparelha Luiza es un nombre que trae un doble home-
naje: aparelho, así en masculino, era como se llamaban los lugares en los que se reunían 
quienes resistían a la dictadura entre los años 1960 y 1970. Érika lo usa en femenino por 
obvias razones. Y Luiza fue el nombre con el que se bautizó un hallazgo arqueológico: el 
fósil de una mujer que formaría parte de los primeros habitantes del continente.



156	

trampas, travesuras, subversiones, pequeños golpes en el cotidiano, en lo 
micro, las micropolíticas, digamos así. 

En este mismo sentido va el trabajo del historiador João José Reis, 
que trae aportes fundamentales para entender que donde hubo esclavitud, 
hubo resistencia. Pese a todas las opresiones que han vivido esos pueblos 
esclavizados, hay ahí muchos elementos que nos hacen comprobar que sí, 
de hecho, siempre se ha tratado de romper cadenas. Infaltable por supues-
to hablar de Beatriz Nascimento y de Abdias Nascimento, que se dedi-
caron a estudiar los quilombos y a elaborar una noción ampliada de esos 
espacios que van mucho más allá de un refugio para personas esclavizadas: 
eran/son territorios donde se practicaban otros modelos de sociedad. De 
ahí la noción de quilombismo. En la definición de Abdias Nascimento 
(2023), el quilombismo viene a ser una “idea-fuerza”, un “movimiento 
amplio y permanente [que] constituía la exigencia vital de los africanos 
esclavizados, en el esfuerzo por rescatar su libertad y dignidad a través de 
la fuga del cautiverio y de la organización de una sociedad libre.” Entonces 
mientras los señores creían que la gente nada más bailaba y tocaba sam-
ba, chorinho, capoeira, había mucho más que esto: había esfuerzos por 
construir otros mundos posibles ante las opresiones. Y por destacar la ac-
tualidad de esa “idea-fuerza”, vale la pena mencionar el trabajo que viene 
haciendo Tatiana Nascimento, que parte de la teoría queer, pero en una 
dicción abrasilerada decide rebautizarla como “cuír” y da un paso más: 
empieza a trabajar desde la noción del cuirlombismo y todo lo que hay de 
fecundo en esa noción.

En fin, les comentaba que quería hablar de las pedagogías de luciér-
nagas. Se trata de un esfuerzo por caracterizar gestos, prácticas que —nu-
tridas por aquella larga historia de insumisiones que mencioné hace un 
momento— se configuran como ofensivas culturales emancipatorias, más 
que como reactivas resistencias.

Eso tiene que ver también con lo que Majid Rahnema y Jean Ro-
bert (2011) llamaron de “potencia de los pobres”, James Scott (1985) de 
“armas del débil” y Raúl Zibechi (2018) de “desbordes desde abajo”. Y 
destaco aún el aporte de Josefina Ludmer. En su estudio sobre la obra de 
la poeta mexicana Sor Juana Inés de la Cruz habló de las tretas del débil. 
Es decir, ¿qué hace el débil en situaciones de marginación, de opresión, de 
subalternización? Ante la interdicción de rendirle culto a sus ancestrales 
y a sus deidades, de realizar sus rituales sagrados, toman, por ejemplo, la 



157

imagen de una deidad cristiana y le rezan a un orixá —un gesto que nos 
informa de las tácticas de los subalternizados y que trasciende el sincre-
tismo religioso—. A ésto Michel de Certeau (1988) ha llamado tácticas: 
pequeños gestos dentro del campo del enemigo, gestos del débil dentro 
del orden que establece el poder, pequeñas operaciones polimórficas que 
nos dan cuenta de hallazgos alegres, poéticos, y bélicos también.

Así llegamos a esta imagen, que es una imagen clásica, presente en 
buena parte de los manuales didácticos con los que estudiamos en Brasil. 
Se trata de “Mercado de esclavos”, obra del alemán Johann Moritz Rugen-
das, que documentó con sus pinturas, dibujos y grabados aspectos de la 
vida en Brasil y en otros países del continente: 

Hay mucho que decir sobre imágenes como estas, pero me detengo 
nada más en un aspecto: ante la mirada del esclavizador hay un pequeño 
detalle que está al costado izquierdo de la imagen. Hay alguien allí es-
cribiendo o dibujando en una pared. ¿Qué se dice/dibuja/comunica allí? 
Es interesante observar la cantidad de miradas que confluyen hacia esa 
pared. ¿Qué puede hacer el débil en un espacio controlado por el otro? Lo 
mismo sucede con las trenzas y los peinados cuyas formas —aparte de ser 



158	

un importante elemento identitario— terminan siendo también vectores 
de mensajes sutiles, mensajes que ayudan a sostener luchas, a transmitir 
informaciones diversas, a tejer resistencias sin confrontación física. ¿Qué 
se está comunicando en esas trenzas? ¿Cuáles son los caminos, las rutas 
posibles de fuga, qué mensajes hay en esos peinados? 

Del mismo modo, lo que se escucha durante los desfiles de las escue-
las de samba de Rio de Janeiro, por ejemplo, es precisamente… samba. 
Pero una escucha informada sabrá reconocer también células rítmicas de 
toques del candomblé. Ante la interdicción de tocar y de cantar a mis 
orixás, mi cuerpo baila y canta y resiste alegremente ante la mirada del 
opresor —que ni siquiera se da cuenta de que aquí estoy tocando para el 
orixá Oxossi, por ejemplo—.

Estamos hablando por lo tanto de una serie de pedagogías que se dan 
en diferentes frentes y de diferentes formas. Pensemos, por ejemplo, en un 
músico como Chico César. El público que lo escucha en Brasil disfruta, se 
emociona, y a lo mejor no se da cuenta de que está escuchando también 
canciones en las que intervienen músicos del Congo y del Camerún —y 
con ellos, timbres, melodías, mezclas que son invitación a una escucha 
atenta—. Y aparte los muchos guiños musicales de origen africano en 
diversas de las composiciones de Chico César, está también otro dato: 
cuando el público se emociona durante un recital cantando un tema como 
A primeira vista, que trae versos como “…quando não tinha nada eu quis, 
quando tudo era ausência esperei…” a lo mejor no advierte que como si 
nada se introduce el verso: “…quando vi Salif Keita dancei...”. Quizás sean 
pocas las personas que se fijan en esa discreta referencia a un destacado 
cantautor de Mali. Esto queda ahí flotando. En algún momento va a caer 
en algún lado, y resulta que eso puede empezar a circular y terminar en 
manos de un chico de la periferia.

Como Criolo, por ejemplo, rapero que en una de sus canciones prac-
tica contrabandos similares. La letra de “Mariô”, composición incluida en 
su disco Nó na orelha, trae en la introducción un canto al orixá Ogum y 
termina diciendo “Atitudes de amor devemos samplear / Mulatu Astatke e 
Fela Kuti escutar”. Estamos hablando de un chico de la periferia de São 
Paulo que pone a circular en la sensibilidad de su público de Brasil, tam-
bién de periferia, los nombres de un músico de Etiopía y otro de Nigeria. 
Ya “Sucrilhos”, tema también incluido en el mismo disco, trae menciones 
a referentes del arte consagrado, como por ejemplo Di Cavalcanti, Helio 



159

Oiticica y Frida Kahlo que tienen, según la letra, el mismo valor que la se-
ñora que trabaja con yuyos en el barrio. Entiendo que es posible reconocer 
aquí gestos que tienen un carácter pedagógico. Es decir, al hacer circular 
nombres, referentes artísticos, informaciones diversas, promueven “letra-
mentos”, término que en portugués se refiere a modos de enseñar-aprender 
desde prácticas artísticas y en espacios no formales de educación.  Son, en 
fin, tretas, artimañas, gingas a las que recurren esos artistas de modo simi-
lar a las tácticas que mencioné hace un momento. 

En este mismo sentido, cuando el prestigioso desfile de moda São 
Paulo Fashion Week invitó a Emicida y a su hermano Fióti a presentar 
la colección de ropas de Laboratorio Fantasma, la marca creada por ellos, 
deciden llevar a la pasarela cuerpos que no eran los que habitualmente se 
veían en esos espacios: cuerpos gordos, negros, trans, por ejemplo. Así, 
luego de presentar una estética que desconcertó a mucha gente, terminan 
el desfile con lo que considero evidencia de una táctica: hacia el final de 
“Yazuke”, tema compuesto expresamente para ese desfile, Emicida, Fióti 
y las/os modelos ocuparon la pasarela y, como quien desvela la maniobra 
sagaz, canto-celebran: “hice con la pasarela lo que ellos hicieron con la cár-
cel y con la favela, la llené de negros”. Y al igual que las pasarelas, también 
las universidades, los escenarios, las librerías, los cines se van llenando de a 
poco de cuerpos-vidas que hasta hace muy poco parecían no existir —no 
al menos para la historiografía oficial—.

Se trata de una generación de artistas diaspóricas/os profundamente 
vinculada a su ancestralidad y al mismo tiempo altamente conectada con 
los muchos y tantos saberes que transitan física o virtualmente por el mun-
do. Y que a su manera suscriben lo que cantaba Gilberto Gil a inicios de 
los años noventa en su disco Parabólicamará. La canción que le da título al 
álbum trae versos como estos: “antes el mundo era pequeño porque la tierra 
era grande/ hoy el mundo es muy grande porque la tierra es pequeña/ del 
tamaño de una antena parabólicamará”, versos que no solo subrayan la ver-
tiginosa intensificación de contactos interculturales en las últimas décadas, 
sino que constituyen fecundos aportes para pensar las prácticas artísticas en 
estas latitudes y su relación con las ambivalencias y las complejidades de la 
globalización.4 El arte de la portada del disco sintetiza la metáfora central 

4     Con lo cual podríamos pensar también en una “globalización de las bases”, como pro-
pone Arjun Appadurai (2007).

https://www.youtube.com/watch?v=mvgwJf3rpjU


160	

de ese trabajo: una antena parabólica construida con un canasto de mim-
bre. Mezcladas, la antena parabólica y el canto de la capoeira (“camará”), 
generan tensiones, ambivalencias, dualidades complementarias. De eso es-
tamos hechas/os, de esas tensiones; somos simultáneamente esto y aquello, 
somos ancestralidades y somos afrofuturismos también. 

Y este mundo que —seguimos con la metáfora de Gil— se ha en-
sanchado, posibilita encuentros diversos, colaboraciones como las que se 
dieron en el proyecto Versos que atravessam o Atlântico, creado por el rapero, 
activista cultural y educador Vinicius Terra. El proyecto teje, desde lo que 
se conoce como Rap Lusófono, conexiones entre artistas de Brasil, Portugal 
y países africanos lusohablantes como Angola, Cabo Verde, Mozambique y 
otros. En la combinación de ritmos, instrumentos, voces e idiomas loca-
les, amplifican denuncias que incluyen lo que enfrentan, por ejemplo, las 
“Zungueiras de Angola, mutiladas na Guiné / Mães de Acari, Candelária, 
Praça da Sé...”, como se escucha en el tema “Vidas em Português”, que 
forma parte del premiado álbum Elxs ñ sabem a minha língua, lanzado en 
2019.  Pero más allá de las denuncias, habrá que destacar especialmen-
te la celebración contracolonial evidenciada en lo que hicieron pueblos 
originarios de los países africanos y brasileños con la lengua portuguesa: 
ampliar, enriquecer, pero sobre todo apropiarse e intervenir creativa-
mente en el idioma del colonizador. Con la repercusión que tuvo ese 
disco, el Museu da Língua Portuguesa, en São Paulo, le encargó a Vinicius 
Terra la composición de un tema que pasaría a integrar el acervo de ese 
museo. Surgió así “Meu Bairro, Minha Língua”, composición que cuen-
ta con la participación de Elza Soares, Linn da Quebrada, Sara Correia, 
Dino D´Santiago, Lavoisier, además del propio Vinicius Terra. Además de 
la serie de recitales realizados en diferentes ciudades y países, “Meu bairro, 
minha língua” incluye también una serie documental de ocho episodios 
que presentan algunos de los muchos intercambios entre las periferias lu-
sohablantes.

Para caracterizar vigorosos intercambios contemporáneos como éstos 
entre Brasil y el continente africano, la antropóloga Goli Gerreiro (2010) 
formuló la noción de “tercera diáspora”, que ella caracteriza fundamental-
mente como un 

desplazamiento de signos —textos, sonidos, imágenes— provocado 
por el circuito de comunicación de la diáspora negra. Potencializado 

https://www.youtube.com/watch?v=Q7GZiSu9aQM
https://www.youtube.com/watch?v=AA6ZXd09MMQ
https://www.youtube.com/watch?v=I4ABOz21TgE


161

por la globalización electrónica y por la web, pone en conexión digital 
los repertorios culturales de ciudades atlánticas – íconos, modos, músi-
cas, películas, cabellos, gestos, libros.

Esos movimientos, esos tránsitos por territorios, temporalidades y 
saberes diversos eran/son una constante entre los pueblos de la diáspora 
africana. Y nos permiten conocer versiones otras de las historias que nos 
contamos, como hace, por ejemplo, el pensador contemporáneo Muniz 
Sodré con su Pensar Nagô, en donde registra cómo lo que llamamos filo-
sofía griega ha bebido mucho de las fuentes del norte de África. Y en ese 
mismo movimiento se advierte una efectiva pluralización de las categorías 
desde las cuales nos pensamos. De ahí que se multipliquen a cada año 
cursos, encuentros, publicaciones en las que se diseminan epistemologías 
otras, a ejemplo de lo que sucede en encuentros como Yorubantu, que 
aborda las confluencias entre epistemologías bantu, yorubá y los saberes 
de la diáspora; o espacios de formación como los generados por la Rede 
Africanidades, creada en Salvador, Bahia, por Eduardo Oliveira y que 
ofrece cursos de Filosofía Africana y Afrodescendiente. O aún el trabajo 
educativo que realiza el poeta y educador Allan da Rosa desde un abordaje 
al que bautizó como pedagoginga. Estamos por lo tanto ante movimientos, 
ante prácticas que pueden leerse también desde la noción de Sankofa.5 La 
imagen más conocida de Sanfoka simboliza a un pájaro que mira hacia 
atrás, gesto que, en la cosmovisión akan, significa algo como mantenerse 
en contacto con la ancestralidad para poder seguir adelante. Tiempo en 
espiral. Y en esos flujos, resulta que capítulos que faltaban en la historia de 
un país como Brasil se están escribiendo a muchas manos/sensibilidades. 

Ahora bien, he estado hablando aquí de una serie de luciérnagas, y to-
caría entonces aclarar un poquito a qué estoy llamando luciérnagas. Tomo 
como referencia lo que comenta el crítico y estudioso del arte Georges 
Didi-Huberman sobre esperanzares, sobre horizontes utópicos posibles. 
Partiendo de una crónica escrita por Pier Paolo Pasolini en los años seten-
ta, en la que éste reflexiona sobre las trágicas consecuencias del fascismo en 
Italia, Didi-Huberman explora la metáfora de las luciérnagas para señalar 

5     Sankofa, elemento actualmente bastante popular en Brasil, viene a ser un adinkra, que 
para el pueblo akan, del África Occidental, es un conjunto de símbolos ideográficos que 
dan forma a su cosmovisión.

https://www.instagram.com/yorubantu/
https://redeafricanidades.wordpress.com/cursos-de-filosofia-africana/
https://redeafricanidades.wordpress.com/cursos-de-filosofia-africana/


162	

que ante la oscuridad, ante la incerteza que se vivía en aquellos tiempos, 
las artes terminaban siendo pequeñas luces que, pese a su intermitencia y 
aparente fragilidad, devienen potencia. Pequeñas, sutiles luces que parpa-
deando aquí y allá y sugieren que las insurgencias pueden organizarse de 
muchos modos. 

Esto es al menos lo que hemos estado acompañando a partir de una 
cartografía que realizamos desde el 2016 en Salvador, Bahia, sobre inicia-
tivas en artes y comunicación en las periferias de la ciudad (www.redeaore-
dor.com.br). Como he buscado señalar a lo largo de esta exposición, estos 
últimos años hemos incorporado también iniciativas similares en otras 
regiones del país. Ante las trágicas estadísticas de asesinatos de jóvenes de 
barrios periféricos6, ante pruebas cotidianas del racismo estructural7, bus-
camos difundir contranarrativas, buscamos señalar más que resistencias, 
que siguen siendo necesarias y fundamentales, evidentemente; pero más 
allá de carácter reactivo de las resistencias, identificamos, como dije hace 
un momento, lo que hemos estado llamando ofensivas culturales emanci-
patorias —insurgencias diversas que junto a la indignación y la denuncia 
ensayan otros modos, otros mundos—. Y lo vienen haciendo de modo 
contundente desde la estética, por ejemplo. Entonces si durante buena 
parte de mi vida he escuchado que mi pelo es malo, que soy jetón, pues en-
tonces voy a evidenciar este pelo o estos labios pintándolos con colores lla-
mativos, por ejemplo. Si una plataforma como Netflix sigue omitiendo la 
vigorosa producción audiovisual afrobrasileña, pues entonces hemos crea-
do Afroflix,8 o Ubuplay, por ejemplo. Si desde el estado no se contempla la 
creación de espacios para las artes, pues se organizan encuentros poéticos y 
musicales en bares, en plazas, escalinatas, colectivos. Esos terminan siendo 
espacios donde se afianzan lazos comunitarios, se diseminan informacio-
nes y saberes. Y resulta que esa misma juventud llega a las universidades 

6     Tal como se señala en el Atlas da Violência, un informe anual producido por el Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública y el Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea), entre 
2012 y 2022 Brasil superó las 320 mil muertes violentas de jóvenes – de las cuales tres 
cuartas partes corresponden a jóvenes negros de barrios periféricos. (Cerqueira; Bueno, 
2024).
7     En los términos propuestos por Silvio Almeida, el racismo estructural da cuenta de 
cómo están organizadas política, económica y socialmente nuestras sociedades.
8     Aunque la plataforma Afroflix ya no está disponible, constituyó un aporte fundamental 
durante los cinco años que estuvo al aire. Yasmin Thayná, su idealizadora, sigue desarro-
llando proyectos afines.

https://www.geledes.org.br/lacracao-empoderamento-e-luta-conheca-geracao-tombamento/
https://www.geledes.org.br/lacracao-empoderamento-e-luta-conheca-geracao-tombamento/
https://pop.proddigital.com.br/servicos/afroflix
https://www.ubuplay.com/


163

públicas y no solo demanda urgentes transformaciones, sino que aporta al 
necesario relevo teórico, metodológico y temático.

Es decir, estamos hablando de la emergencia en la escena pública de 
una serie de luciérnagas que ponen en jaque muchas de las categorías que 
hemos utilizado históricamente para pensar las artes en esos territorios pe-
riféricos. Se trata de una invitación a pensar en los sentidos del arte en 
contextos como los nuestros. Escuchemos en este sentido a la escritora y 
educadora Conceição Evaristo, que advierte: “nuestra escrevivencia no pue-
de ser leída como historias, como canciones de cuna para los de la casa 
grande, sino para molestarlos en sus sueños injustos”. De este modo, si a lo 
largo de nuestra historia se han omitido muchos capítulos y muchos refe-
rentes, si desde el estado se trama ese genocidio cotidiano, quienes habitan 
esos territorios violentados se organizan desde tecnologías heredadas de esa 
larga temporalidad que mencioné hace un momento para afianzar comu-
nidades, para generar vida. Así, si en mi barrio no tengo un centro cultural, 
tengo un boliche en la esquina, un bar, o ahí en la plaza hay un lugar don-
de podemos estar juntas/os y compartir nuestras artes desde las estéticas 
que nosotras/os consideramos que son las necesarias para estos contextos. 
Hablo aquí, en términos de Milton Santos, de otra globalización, de una 
verdadera revancha de la periferia que es tremendamente esperanzadora. 
Ante estos casos hablamos de un mundo como posibilidad. Y este mun-
do, dice Milton Santos, solo podrá construirse por parte de los actores de 
abajo: las poblaciones pobres, los países pobres, los continentes pobres. Y 
también aquí habrá que revisar los modos como se suele abordar prácticas 
artísticas como las discutidas en este trabajo. Tal como señala Raúl Zibechi, 
hoy más que hablar de movimientos sociales cabría pensar en la posibilidad 
de hablar de sociedades en movimiento, que es lo que estamos viendo en 
estos días en diversas latitudes y también en estas Jornadas del GEMAA. 

En síntesis, hay mucho sucediendo bajo radar. Junto a las distopías 
cotidianas (que terminan siendo combustible para nuestra digna rabia), 
están esos pequeños, discretos gestos luminosos que nos permiten espe-
ranzar, que nos ayudan a seguir, a sostener las batallas; gestos que hablan 
de la potencia de lo que se está tejiendo en particular desde las artes hoy 
en los abajos. Eso fue lo que nos enseñaron quienes nos antecedieron en 
estas luchas.

Muchísimas gracias a todos y todas.
 



164	

Bibliografía

Appadurai, A. (2007). El rechazo de las minorías. Ensayo sobre la geografía 
de la furia. (A. E. Álvarez y A. Maira, trad.). Barcelona: Tusquets.
Cerqueira, Daniel; Bueno, Samira. (2024) Atlas da violência. Brasília: Ipea/
FBSP. Recuperado de: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes
De Certeau, Michel (1998). A invenção do cotidiano. Artes de fazer. 3ª. 
ed. (trad. Ephraim Ferreira Alves) Petrópolis: Vozes. 
Didi-Huberman, Georges (2011).  Sobrevivência dos vaga-lumes (tradução 
de Vera Casa Nova e Márcia Arbex). Belo Horizonte: Editora UFMG.
Guerreiro, Goli, (2010).  Terceira diáspora — culturas negras no mundo  
atlântico. Salvador: Corrupio.
Nascimento, A. (2023). Quilombismo. Un concepto emergente del proceso 
histórico-cultural de la población afrobrasileña (C. Bonfim, trad.). Limi-
naR. Estudios sociales y humanísticos, 23(2), 22-48.
Rahnema, Majid; Robert, Jean (2008). La potencia de los pobres (trad. Car-
men Díaz-Aranda & Javier Calderón). Chiapas: CIDECI/UNITIERRA.
Santos,  Milton (1992).  Técnica,  Espaço,  Tempo:  Globalização  e  Meio  
Técnico-Científico  e  Informacional.  São  Paulo:  Hucitec.
Santos, Milton (2005). “O retorno do território”. En: OSAL: Observa-
torio Social de América Latina. Ano 6 no. 16 (jun. 2005). Buenos Aires: 
CLACSO. Recuperado de: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/
osal/osal16/D16Santos.pdf. 
Scott, James C (1985). Weapons of the weak: Everyday Forms of Peasant 
Resistance. London: Yale University Press.

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf


165

Cierre de las Jornadas GEMAA
Fabiana Cozza

Es cantante y periodista, profesión que ejerció duran-
te ocho años. Se graduó en Comunicación Social en la 
Pontifícia Universidade Católica de San Pablo, donde 
luego realizó su Maestría en Fonoaudiología (2019). 
Actualmente es doctoranda en el Instituto de Artes de 
Unicamp con una investigación que relaciona la voz y 
el tambor en el trabajo técnico con cantantes, a partir 

de la cual creó el seminario Voz-Tambor, Escucha e imaginación. Estudió 
cuatro años de canto popular, teoría musical y práctica de conjunto en la Uni-
versidad Libre de Música Tom Jobim (actual Emesp), y se formó en danzas 
brasileñas y danza contemporánea con diversos maestros y coreógrafos naciona-
les e internacionales. Como cantante y actriz, trabajó en diversos espectáculos 
musicales; y ha llevado la música brasileña a múltiples festivales internacio-
nales. Cozza completó 27 años de carrera celebrando 9 álbumes, tres DVD, 
el libro de poemas Álbum Duplo (editado por Pedra, Papel, Tesoura), dos 
títulos del Premio Brasileño de Música (Mejor Cantante de Samba en 2013; 
Mejor Álbum en Lengua Extranjera por Ay, amor! en 2018), su más reciente 
CD Urucungo en homenaje a Nei Lopes, y los sencillos Oloie de Ogum, del 
gran compositor bahiano Roque Ferreira en colaboración con Marcos Ramos, 
y Motumbá, Mais feliz, No dia que eu batizei y Choro das Águas. En 
2025, fue designada por el Ministerio de Derechos Humanos y Ciudadanía 
(MDHC) de Brasil como Embajadora del proyecto Tejer Derechos Huma-
nos: Red Nacional de Educación en Derechos Humanos.

Para empezar, quiero agradecer muchísimo la invitación del GEMAA, 
para mí es un gusto muy grande y una oportunidad de estar más cerca 
de Argentina nuevamente, un país que he conocido hace dos años, y en 



166	

donde me encanté completamente por la ciudad de Buenos Aires.
Buenas noches a todos. Me gustaría empezar cantando una canción 

de un gran compositor brasileño de Minas Gerais que se llama Mauri-
cio Tizumba. Esta canción pertenece a su repertorio, es una composición 
suya, pero él ha hecho esta canción para homenajear a un grupo de con-
gado de Minas Gerais. Dice así:

Fabiana Cozza canta “Congados de Aparecida” 

Decidí cantar esta canción especialmente porque habla de esta historia 
de las personas que pertenecen a los congados y reinados, y cuentan de la 
llegada de Nuestra Señora del Rosario por el mar a la tierra -claro que es 
una metáfora también-. Esta imagen de Nuestra Señora del Rosario junto 
a las personas negras tiene un significado de pertenencia y protección, todo 
relacionado a este sincretismo, a esas encrucijadas del arte negra brasileña.

Este canto, por ejemplo, tiene ya un significado otro, diferente, por-
que este artista no es un artista que venga de, o que haya nacido necesa-
riamente en el congado. Es como que se ha cruzado ya, y mira el congado 
desde otro punto: su comprensión ya está cambiada sobre la tradición del 
congado y el reinado. Lo relaciono al arte Anomalía del artista japonés Yu-
kinori Yanagi que el profesor Carlos [Bonfim] ha traído; y me acordé de la 
discusión del hibridismo de Stuart Hall, este pensador negro jamaiquino 
que vivió en Inglaterra, y que habla sobre cómo pensar y cómo suceden 
estos cruzamientos, especialmente en la afrodiáspora. 

Hablo también de “lo negro” en la cultura, como en el texto de Hall en 
donde se pregunta de qué cultura hablamos cuando hablamos de cultura 
negra, qué es eso, y qué significa. Cuando nosotros hablamos de cultu-
ra popular solemos pensar que la cultura negra está dentro de la cultura 
popular, y en un primer momento podríamos suponer que no existe la 
necesidad de pensar “lo negro”, porque lo popular abarcaría todo. Pero la 
cultura tiene que ver con la ideología, y la cultura y la ideología caminan 
juntas. Pensar la cultura negra es algo muy diferente a pensar la cultura 

https://www.artbasel.com/catalog/artwork/80403/Yukinori-Yanagi-EURO-2002?lang=es


167

popular como si todos nosotros estuviéramos reunidos allí, y aún más que 
esto, como si todos fuésemos aceptados por igual. Y nosotros sabemos que 
eso no sucede. 

Este arte de este artista japonés que el profesor Carlos ha traído es 
muy interesante, especialmente para pensar también las banderas que 
abren sus caminos por el desgaste. Mirando estas banderas me pasó algo, 
que tiene que ver con que las cosas ya no son algo original, no estamos 
más en el punto o el momento de defender y decir de algo que es puro, 
esto es solamente chileno o esto es argentino, etc. No me parece mal este 
momento, este tiempo, pero hay que comprender eso.

Creo que también tenemos que atravesar el tiempo y cruzar el mar 
para poder encontrarnos en esas encrucijadas, y comprender cómo crea-
mos otras y nuevas concepciones y caminos culturales a partir de estas 
aproximaciones y de esos cruzamientos.

Son cuestiones a las que yo también me enfrento, especialmente en 
este momento de mi doctorado a raíz de una investigación sobre la voz y 
el tambor, sobre cómo la voz puede ser llamada a su subjetividad a través 
del tambor. Pero pensar el tambor no es pensar cualquier tambor, es pen-
sar específicamente qué tambor. Mismo sobre la cultura negra y aquí en 
Brasil hay un conocimiento muy parcial, porque a veces se piensa que las 
personas negras han traído de África sólo tambores.

Ese discurso cierra un poco la discusión sobre todo lo que las personas 
negras hicieron, construyendo para nosotros lo que llamamos cultura afro-
brasileña: pensemos que al final del siglo diecinueve el instrumento que 
más se encontraba en Río de Janeiro era la mbira, un instrumento meló-
dico percusivo. Su presencia desconfigura las cosas y la supuesta “verdad” 
que tiene más que ver con la imagen que el discurso blanco ha montado y 
ha creado sobre las personas negras. Ahora me estoy enfrentando con estas 
cuestiones para poder llegar más cerca de lo que estoy proponiendo a la 
universidad, que es pensar el tambor para traer la subjetividad de las voces. 
Acá en Brasil hay mucho —como en Uruguay y Argentina—, de saberes 
a través de los tambores, de cantar a través de los saberes de los tambores, 
lo cual es algo diferente.

Ahí quiero hacer un link con lo que la profesora Berenice [Corti] ha 
dicho, que yo estaba presente aquí a través del disco Dos Santos. Eso me 
alegra mucho porque Dos Santos no es más mi disco, cuando eso sucede 
es que este disco ya tomó los cuerpos, otros cuerpos, a través de la escucha.



168	

Y eso es el mismo proceso que pasa cuando por ejemplo yo era una 
niña hace cuarenta y pocos años, y escuchaba música pero con esta in-
fluencia del tambor y menos con la influencia del piano, por ejemplo. Por-
que cuando pensamos en pedagogía vocal siempre pensamos en el piano o 
en la guitarra para acompañar a los cantantes, pero hay una inmensa parte 
de cantantes brasileños, especialmente los negros y afrodescendientes, que 
empiezan sus saberes musicales por los tambores.

Cantar y tocar y bailar, todo junto, es una convocatoria del cuerpo. 
Cantar es una convocatoria del cuerpo. Quizás eso sea más transparente 
para algunas culturas en detrimento de otras, pero no se debate tanto. 
Quizás sea también otro momento para pensar inclusive qué voces tene-
mos, de qué voz hablamos, de qué tipo de voz y [de] qué ejemplo de voz. 
Cuando empecé a estudiar canto la mayoría de los profesores que yo tenía 
eran profesores de canto lírico. Es una técnica que fue importada también 
por cruzamientos, claro, pero que no era capaz de revelar completamente 
la potencia de mi propia voz que estaba en otro territorio, donde los tam-
bores la provocan más que el piano o la guitarra.

Pienso en esos cruzamientos como también en el cruzamiento de 
nuevas perspectivas y nuevas epistemologías, y cómo podemos descoloni-
zar el pensamiento pensando nosotros aquí, músicos, artistas, a partir de 
otra mirada, quizá una mirada muy profunda en un tipo de cultura que es 
de la que estamos hablando.

Desde hace no tanto tiempo la academia está más abierta para eso, 
y para recibir también las historias personales, porque en estas historias 
personales residen estos descubrimientos. Por ejemplo, como en mi tra-
bajo que es un trabajo también con carácter autoetnográfico, porque esta 
historia está asentada en mí misma, en mi cuerpo, en mis pensamientos.

Una composición del disco Dos Santos, “Tempo Velho” de Douglas 
Germano, compositor de São Paulo, dice así: “…que o mundo mais lin-
do só tem em pedra pequenina”. Son muchas las seducciones en la carrera 
artística, muchas ilusiones y muchas promesas. Yo tengo ahora veintidós 
años de análisis, y en veinte estuve con un terapeuta maravilloso que en 
muchos momentos me ha ayudado a conocerme a mí misma. Y él siempre 
me decía: “Fabiana, el tamaño de la expectativa es el mismo tamaño de la 
caída”. Me decía eso porque cuando empecé mi carrera, como la mayoría 
de los artistas, tenía que escoger entre caminar largos kilómetros o viajar 
en bus porque tenía sólo el dinero para un pasaje o tomar un café con un 



169

amigo. Como a mí me encanta tomar café o té —y tomar dos—, siempre 
caminaba, caminaba mucho. Y por qué digo esto, porque siempre se trata 
de una encrucijada. La encrucijada no es el peor lugar, es el mejor lugar 
porque es donde podemos escoger, y vamos a tener la responsabilidad por 
ello, y eso es genial. Nadie le puede decir al otro “haz esto por mí”, uno 
mismo lo hace.

Con esta pandemia todo ha cambiado, incluso las cosas pequeñitas. 
Yo pasé cuatro meses en una casita en Minas, sola, porque había venido de 
Estados Unidos y cuando llegué a San Pablo con el aislamiento tuve que 
quedarme ahí, con dos pantallas, tres pares de zapatos, poquísimas cosas, 
y viví muy bien por cuatro meses allá hasta volver a San Pablo. Entonces 
la reconfiguración de la vida no es algo que nosotros tengamos que ima-
ginar ¿no? Estamos viviendo eso, en otro tiempo, otra reconfiguración, y 
creo que nosotros sufrimos más a medida que nos hagamos montañas de 
expectativas, que ya no caben, no tienen espacio ahora. Y claro, no es muy 
fácil vivir así.

Artísticamente yo sufrí mucho al principio porque viajaba mucho, 
cantaba por muchos lugares. Pero es como Carlos ha dicho, hay que saber 
lo que se quiere escoger, para quién hablar y para quién no hablar, por-
que ellos no tienen ni escucha. Quizás tienen interés en otra cosa, y yo 
no puedo ponerme en el lugar de obligar a nadie a escuchar como si yo 
fuera importante, yo no soy nada. Yo puedo ser importante aquí, ustedes 
son importantes para mí, punto, y eso está muy bien, está bueno así. Lo 
contrario de eso es una charla autoritaria: “ustedes tienen que escuchar”. 
Y a mí me encanta que no haya ninguna orden por parte del movimiento 
negro, por ejemplo, ni por parte del movimiento feminista. Nosotros te-
nemos que escuchar y eso es parte de la comunicación, uno escucha y el 
otro habla, entonces así la comunicación existe. Sino, hay autoritarismo.

Estas son las cosas que me importa pensar en este momento, no más 
si voy a cantar como dice Carlos para mil o para no sé cuántas personas; 
ayer yo estaba muy contenta cantando para cuatro personas y hablé eso 
al final. Esta virtualidad no me encanta porque no veo a la persona por 
la pantalla; me gusta la presencia, no me quedo feliz si me pongo aquí a 
cantar una hora para la pantalla. Necesito el contacto, quiero la presencia.

Pero si se tiene una persona escuchándome personalmente todo cam-
bia, porque se instaura nuevamente la magia. La magia de invitar al otro 
a soñar contigo lo que propone la letra, lo que propone la música. Claro 



170	

que ahí también está muy intrínseco el lado narcisístico de todo artista. 
Obvio, está siendo visto, nuevamente es una cuestión de imagen, pero 
de una imagen que entra en conexión, no es solo la imagen plástica de la 
pantalla, es la imagen viva.

Lo más importante es la respiración. Estos tiempos son tiempos de 
los aires, de problemas con los aires, como dice Tiganá Santana en el texto 
que empieza el disco Dos Santos. Los problemas son de aires, pulmón, 
respiración, aires políticos, aires sociales, aires culturales. Una respiración 
suspendida porque nosotros no nos encontramos y sólo escuchamos nues-
tra respiración. Pero vivir es más que eso.

Hay una canción de una compositora brasileña de Bahía, que se lla-
ma Sandra Simões, que ha hecho una canción para Iansã, Oyá, que se 
llama Orin Mimo. Cuando esta canción llegó estábamos en un momento 
muy difícil en Brasil. Ella me la envió de una manera muy simple, sólo 
cantando, y hoy para mí es una reza muy importante. Es pensar en el aire 
nuevamente, en el viento como un aire de transformación. Es así: 

Fabiana Cozza canta “Orin Mimo”



171



172	


	_GoBack
	_Hlk211524083
	_Hlk210721986
	_Hlk210723845
	_GoBack
	_heading=h.8hczdctru3lx

